

رَحْمَةُ رَبِّ الْعَالَمِينَ

سیفِ حضرت مولانا فراز ائمہ عاصی

مکتبہ جگنی دلائی

اولینکَ هُمُّ الْأَشْدُونَ ۝ (قرآن مجید۔ سورہ جراث)

اں بھاگت ایشاندر امام یانگان۔ (رشاد ولی اللہؒ)

یوگ وہ بیں بھلائی پانے والے (شاہ رفیع الدینؒ)



# مسئلہ قبرازی

(ملحق کتاب رحماء بنیهم حصہ عثمانی)

کتاب نہایت خالقہ را شاہ حضرت سیدنا عثمان بن زید الملوکی رضی اللہ عنہ  
سے اترابہ فوازؓ کے مامن کو صاف کرنے کی خلاصہ کو شش کی گئی ہے  
اور ثابت کیا گیا ہے کہ حضرت عثمانؓ کا رامن خلافت اس میں داندار  
نہیں اور حضرت عثمانؓ نہ جواز سے تجاوز نہیں۔ نیز عثمانی خلافت کی  
ایک کوئی محقر تاریخ اس میں آئی ہے اور حضرت عثمانؓ کے ہندوؤں  
منصب یافتہ رشتہ داروں کی شہادات اور کرد اور یوسیح طریقے  
۔ پیش کیا گیا ہے

— تالیف —

محمد نافع عقا اللہ عنہ

مکہؐ بھن، ۵۔ جنپی طربی، بیرون مکوئی دروازہ لامہ

# فہرست مضمایں

|    |                                                                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳ | ابتدائی معروضات                                                                  |
| ۲۴ | تہذیبات                                                                          |
| ۲۵ | — ایسا راموئین کا شہنشاہ دار را کم نہیں ہو سکتا<br>} یہ کوئی قانونی شرعی نہیں ہے |
| ۲۶ | — حکام کا عزل و نصب اجنبی ایسی مسئلہ ہے<br>} اور ایسی سرکاری راستے پر موقوت ہے   |
| ۲۷ | — حضرت عزیز نے بھی سب سے ضرورت عزل و نصب کیا<br>} اس کی خند مثاں                 |
| ۲۸ | چند اہم بحثیں (اول شانی۔ ثالث۔ رابع۔ خاتم)                                       |
| ۲۹ | ابتدائی بحث اول                                                                  |
| ۳۰ | — عہدہ ختمی کے مناصب و حکام                                                      |
| ۳۱ | } کا باہمی تناوب معلوم کرنا                                                      |
| ۳۲ | } چند عہدے اور مناصب                                                             |
| ۳۳ | — عہدہ قضایا                                                                     |
| ۳۴ | — بیت المال یا خزانہ سرکاری                                                      |
| ۳۵ | — خزانہ دفعہ شروعہ کی وصولی کا سیغطہ                                             |
| ۳۶ | — فوجی افسرز                                                                     |
| ۳۷ | — پریس                                                                           |



مطبع : — منظور پر نظمہ ملکیں لاہور  
کاتب : — محمد صدیق، پیاہ سیراز لاہور

تعداد اشاعت : ہزار  
تاریخ اشاعت (باراول) : اپریل سال ۱۹۴۸ء

قیمت۔ بکس پورڈ: تین ۳ روپے  
" مجلہ علی ایڈیشن: چالیس روپے

(۲) مکتبہ۔ بخشی طریقہ (بین ہو گیٹ)

سرکلر روڈ۔ لاہور —

نام کتاب : — مسئلہ اقسراہ نوازی  
مصنف : — مولانا محمد ندیم  
ناشر : —

- الکاتب (لغشی و مجرر)
- تنبیہ، ایک واقعہ کی یاد رہانی)
- بعض اہم مقامات اور ان کے حکام  
 { (عمرد عثمانی میں)
- اخراں کئندھاں کی نظر والیں میں چند مقامات
- الکوۃ رحکام کی ضرورت کے تحت متذبذبیاں)
- تنبیہ (شیعہ کے نزدیک بھی کوئے حاکم ابو موسیٰ الشعی شے تھے) مذہبہ کوائف کی روشنی میں
- البصرہ رابو موسیٰ الشعی کی معزوں اور عبداللہ بن عامر کا فقر)
- اور اس کے متعلق قابل توجہ توضیحات
- اشام رامیر معاویہ کا تقریر)
- ہمدربوی ریس امیر معاویہ کو منصب دیا گیا)
- ہمد سیدنی ریس امیر معاویہ امیر شکر بنائے گئے)
- ہمد فاروق رامیر معاویہ ہمد فاروق میں شام کے ایرانیتے گئے)
- ہمد عثمانی ریس منصب سابق پر امیر رکے گئے)
- حضرت امیر معاویہ کا اپنا ایک بیان
- مصر (عمرو بن العاص کی جگہ عبداللہ بن شعید کو مقرر کرنا)
- کاتب کا منصب
- تنبیہ را کاتب کے یہیے ایک تاریخی اصطلاح)
- عزل و نصب کے معاملہ میں
- امام بخاریؓ کی ایک روایت
- تنبیہ رموان کی بے اعتمادیوں کے بیشتر فصیحے بے صلیبیں)
- اختتام مبحث اول

## مبحث ثانی

- ۷۷ — ولادہ دھکام کی اہمیت پر گفتگو
- ۷۸ — تمہدات رین عدن
- ۸۰ — ولید بن عقبہ کے معتقدات
- ۸۰ — نب اور اسلام
- ۸۲ — ولید کی طبعی بیانات
- ۸۳ — نبوی، صدیقی اور فاروقی اور اور میں حاکم و عامل بنایا جانا
- ۸۴ — ولید کی کارکردگی اور کارانی سے بعض اشکالات اور ان کا حل
- ۹۰ — ولید کو شیطان کی دھوکہ دی
- ۹۰ — تنبیہ (متعدد نسخوں نے شیطانی دھوکہ کا ذکر کیا)
- ۹۱ — ولید پر غاصن کا اطلاق تھیک نہیں اس کے لیے علماء کے بیانات
- ۹۲ — رفع اشتہار (اگر حضرت عثمانؓ کو وصیت کی تھی تو حضرت علیؓ کو بھی وصیت کی تھی)
- ۹۴ — الاستباء را (علم کے لیے)
- ۹۹ — یعنی استیعاب کی روایت سے اختراض اور اس کا جواب قابل دیدہ ہے۔
- ۹۹ — اول (ما خبار روایت کے بحث)
- ۱۰۰ — محمد بن الحنفی پر کلام
- ۱۰۰ — ابن اسحاق کی تدليس

— ایک تا عده بر لئے مارں

— این اسحاق کا تقدیر اور شدودز

— دوم را تبارد ریاست و عقل کے بھت)

— تیسرا طعن یعنی ولید پر شراب خری کا الزام  
اور اس کی مدافعت

— دیگر علماء کے قول

**سید بن العاصؑ کے متعلقات**

— نام و نسب اور صحابی ہونا

— ان کی علمی قابلیت

— کریمانہ اخلاق

— ان کے کارنامے

— سعید اور آبی طالب کا تعلق

— آخری لذارش و یعنی گذشتہ عنوانات  
کا (اجمالی خاکہ)

### عبداللہ بن عاصمؑ کے متعلقات

— نام و نسب

— ایام طفولیت اور حصول برکات

— شادست شجاعت اور شفقت

— جگی کارنامے رقریباً ۳۴ مذاہ فتح کیے

— امور رفاقت و عامة

— اہل مدینہ کے لیے خدمات

— این خاتم ان تینی کی نظروں میں

**تیزنا امیر معاویہؓ کے متعلقات**

— نام و نسب اور قبول اسلام

— خاتم ان امیر معاویہؓ اور بنزیر امام کے چھ علاقوں پر روابط

— امیر معاویہؓ کے حق میں زبان بھوت سے دعائیں

— یافت و علمی قابلیت

— کاشیب نبوی ہونا

— ابن عباس پوشی اور ابن الحنفیہ پاشی کا علمی استفادہ کرنا

— صاحبین تاوی میں امیر معاویہ کا شمار تھا

— امیر معاویہؓ سے متعدد صحابہ کرام کا روابط حاصل کرنا

— امیر معاویہؓ ایک سوتھی کھدیجہ حدیث کے راوی تھے

— اُنی خدمات اور اسلامی فتوحات

— حدود حرم کی تعمیں

— کریمانہ اخلاق و حمدہ کو درا

— حومات کی خبر گیری کے لیے ایک شبہ

— امیر معاویہؓ کے عمل و انصاف پر

— اکابرین ملت کی شہادتیں

— ان کے حق میں ناصحانہ کلام اور حق کوئی کامشہ

— اسلامی خزانہ امیر معاویہؓ کے ذریمیں

— مثالی شخصیت اور عدہ معاشرہ

— حضرت امیر معاویہؓ اور ان کی جماعت

— حضرت علیؓ اور ان کے خاندان کی نظریوں میں

— ایک حاشیہ (یعنی حضرت علیؓ اور حضرت امیر معاویہؓ

— میں صلح ہو رکھی تھی)

— حضرت امیر معاویہؓ اور ان کے ساتھی سب

— مومن تھے۔ ان میں سے غرفت شدہ آدمی

— کے لیے غسل، کفن، دفن اور جنازہ کیا گیا

۱۲۷

۱۲۸

۱۲۹

۱۳۰

۱۳۱

۱۳۲

۱۳۳

۱۳۴

۱۳۵

۱۳۶

۱۳۷

۱۳۸

۱۳۹

۱۴۰

۱۴۱

۱۴۲

۱۴۳

۱۴۴

۱۴۵

۱۴۶

۱۴۷

۱۴۸

۱۴۹

۱۵۰

۱۵۱

۱۵۲

۱۵۳

۱۵۴

۱۵۵

۱۵۶

۱۵۷

۱۵۸

۱۵۹

۱۶۰

۱۶۱

۱۰۰

۱۰۱

۱۰۲

۱۰۳

۱۰۴

۱۱۰

۱۱۱

۱۱۲

۱۱۳

۱۱۴

۱۱۵

۱۱۶

۱۱۷

۱۱۸

۱۱۹

۱۱۹

۱۲۱

۱۲۱

۱۲۲

۱۲۳

- ۱۹۵ - امیر معاویہ کی خلافت کے دوران بنی ایشم کا علی تعاون  
 ۱۹۴ - مدینہ طیبہ میں باشی قاضی (عبداللہ)  
 ۱۹۶ - غزوات میں باشی غازی (قُثُمَ بْنُ جَبَّاسٍ - حضرت حسینؑ)  
 ۱۹۷ - عنوان اپنا کا خلاصہ  
 ۱۹۸ - حضرت امیر معاویہ کے خوازہ سے حضرت حسینؑ در گیر باشی }  
 ۲۰۰ }  
 ۲۰۱ - اکابر کے وظائف اور عطیات وحدایا  
 ۲۰۲ - سیدنا حضرت حسینؑ اور عطیات  
 ۲۰۳ - حسین شریفین کے ساتھ در گیر اشیوں }  
 ۲۰۴ - کوئی بھی دس لاکھ کے وظائف ملنا  
 ۲۰۵ - مثلہ ہذا شیعہ کے نزدیک  
 ۲۰۶ - حضرت سیدنا حسینؑ وابن عباسؑ و عبد اللہ بن جعفرؑ کے وظائف (شیعہ کتب سے)  
 ۲۰۷ - حسینؑ و عبد اللہ بن جعفرؑ کے وظائف  
 ۲۰۸ - (شیعہ کتب سے)  
 ۲۰۹ - تنبیہ (در گیر شیعہ علماء کی تائید)  
 ۲۱۰ - برادرِ ترشیح حضرت عقیل کا وظیفہ (شیعہ کتب سے)  
 ۲۱۱ - حضرت زین العابدین کے لیے وظیفہ کا تقرر (شیعہ کتب سے)  
 ۲۱۲ - سیدنا حضرت حسینؑ کو ایک کافی کام عطیہ (شیعہ کتب سے)  
 ۲۱۳ - عنوان ہستے نکورہ کے فوائد  
 ۲۱۴ - سب و قسم کا انعام اور اس کا ازالہ }  
 ۲۱۵ - تمام بھٹ ہی قابل توجہ ہے }  
 ۲۱۶ - قابل انعام تاریخی روایات جو طاعن کا مأخذ دعویی }  
 ۲۱۷ - مندرجہ روایات کا مستحلہ کلام  
 ۲۱۸ - ایک گزارش }  
 ۲۱۹ - ایک گزارش }  
 ۲۲۰ - ایک گزارش }

- ۱۴۹ - صفین کے مقتولین کا حکم حضرت علیؑ کے فوائد سے ریعنی سب جنتی ہیں }  
 ۱۵۰ - شرکتے ہجہ صفین کا درجہ حضرت علیؑ کے فرمان کی روشنی میں }  
 ۱۵۱ - بنی کے مفہوم کی وضاحت حضرت علیؑ کی زبانی }  
 ۱۵۲ - خلاصہ کلام  
 ۱۵۳ - مثلہ کی پیغام شرح مواقف کی عبارت میں تاجع ) }  
 ۱۵۴ - یہ اہل علم کے مناسب ہے )  
 ۱۵۵ - عدم فتن اور عدم خبر پر اکابر کے بیانات  
 ۱۵۶ - فرقیین "ریحی مصالمة" میں تافق و تحد تھے  
 ۱۵۷ - حضرت علیؑ نے امیر معاویہ اور ان کی جماعت کو سب و شتم، یعنی طعن کرنا منوع فرار دیا۔ اس پر اہل السنۃ اور شیعہ کتب سے قبلہ رید حوالہ جات -  
 ۱۵۸ - حضرت امیر معاویہ کے ساتھ حضرت حسینؑ کا مصلح اور بیعت کرتا اور تنازفات کو ختم کر دینا۔  
 ۱۵۹ - حوالہ جات دہلی الشہد کی کتابوں سے  
 ۱۶۰ - مثلہ ہذا کی شیعہ کتب سے تایید و تصدیق  
 ۱۶۱ - سیدنا حضرت سین کا فرمان کہ بیعت کے بعد لفظی عهد کی کوئی صورت نہیں  
 ۱۶۲ - مزید برائی دہلی حسین سلک رہا اور شرط اپنے پابندی کی گئی )

## عبداللہ بن سعد بن ابی سرح کے متعلقات

- ۲۲۵ — نسب و رضاع
- ۲۲۵ — اسلام کے بعد انداد پھر اسلام لانا، }
- ۲۲۶ — بیعت کرنا، پھر دین پر بختہ رہنا۔ }
- ۲۲۷ — ولی و حاکم ہونا۔
- ۲۲۸ — فتوحاتِ اسلامی کے کارنامے۔
- ۲۲۹ — خاتمہ بالغ تمازیں ہونا۔
- ۲۳۰ — حذف شبہات کا ازالہ
- ۲۳۱ — ۱- مرتد طریقہ رسول کے نام سے یاد کرنا پھر اس کا جواب،
- ۲۳۲ — ۲- اور ان کو طلاق اور کہ کتنے فرلانا پھر اس کا جواب،
- ۲۳۳ — ۳- عمر بن العاص صحابی کو ہٹا کر عبداللہ بن محدود کو نہانے کا اغراض، پھر اس کا جواب
- ۲۳۴ — تنبیہ: (خس افریقیہ کاظمین جوڑ کر کیا جاتا ہے اس کا جواب آئندہ بیعت مال میں کہہ گا)
- ۲۳۵ — افادہ: (طبری کی ایک روایت کا جواب)
- ۲۳۶ — باعتبار روایت کے گفتگو
- ۲۳۷ — روایت کے اعتبار سے اس پر کلام
- ۲۳۸ — مروان بن الحکم کے متعلقات
- ۲۳۹ — سیادیات
- ۲۴۰ — تحریر ممالک
- ۲۴۱ — داماد عثمانؓ حضرت علیؓ کے خاندان اور مروان کے قبیلہ کی پانچ عدد بائیں رشتہ داریں }
- ۲۴۲ — علیؓ قابلیت اور شعباءست
- ۲۴۳ — مولانا امام الakk میں مروان سے متعدد روایات)
- ۲۴۴ — مولانا امام محمد میں (مروان سے متعدد روایات)
- ۲۴۵ — مصنف عبد الرزاق (مروان کا حضرت علیؓ سے مسئلہ کا نقل کرنا) ۱۵۲۲
- ۲۴۶ — مسند امام احمد میں (مروان سے متعدد روایات)
- ۲۴۷ — بخاری شریعت (مروان کی روایت)
- ۲۴۸ — فائدہ (تاریخ گیر بخاری و جرح و تعییل بخاری میں )
- ۲۴۹ — نقد کاشہ پا جانا)
- ۲۵۰ — مروان کا یقینی ولی قquam اور قبیلہ میں شمار کیا جانا
- ۲۵۱ — دینی مسائل میں صحابہ کرام سے مشورہ
- ۲۵۲ — مروان کا محظوظ روایت
- ۲۵۳ — جمل معاویت اور اشٹامی صلاحیت
- ۲۵۴ — صحابہؓ نے مروان کی نیابت کی زینی ابوہریرہؓ نے نیابت کی)
- ۲۵۵ — حصول ثواب میں غبت رازِ حامتک
- ۲۵۶ — ٹھہرنسے کا ثواب)
- ۲۵۷ — مواقف و آثار نبھی کی تلاش
- ۲۵۸ — مروان کے حق میں حسین شریفین کی مفارش
- ۲۵۹ — اسی و شیعہ علماء نے ذکر کی)
- ۲۶۰ — مروان کی اتمدیا میں حسین شریفین کی نمازیں
- ۲۶۱ — اموی خلفاء حضرت زین العابدینؑ کی نظر میں
- ۲۶۲ — حضرت علیؓ بن الحسینؓ یعنی زین العابدینؓ مروانؓ کی نظر میں
- ۲۶۳ — حضرت زین العابدینؓ عبد الملکؓ بن مروانؓ کی نکاح میں

### از الہشتہات

- اول : مروان سے والدکی جلاوطنی کا مندل  
 — دوم : مروان کے باختتم ملکت کی بگ ڈر کا ہونا  
 — عثمانی شہادت کے ایام اور مروان کا گردار  
 — مروان کو مطعون کرنے والی تاریخی روایات کا یک جائزہ  
 — اٹکم و بزرا پر کامبیون و ملن ہونا، پھر اس کا جواب  
 — نبی و خیر کی تعلقات و روابط  
 — بنو ایتھے کے حق میں حضرت علیؑ کے اقوال  
 — نہست کی روایات مکار کی نظرؤں میں
- بحث ثالث (طريق اول)**
- درنبوی میں مناسب دہی کے چند واقعات  
 — حضرت عثمانؑ کو متعدد منصب دیتے گئے  
 — حضرت ابوسفیان کو چار منصب دیتے گئے  
 — تنبیہ (روایات کا تجزیہ)  
 — بیزید بن ابی سفیان کو متین منصب دیتے گئے  
 — امیر حمادیہ بن ابی سفیان کے دو عبدے  
 — درنبوی میں بنی ہاشم کے عہدہ جات  
 — عہد فاروقی میں اقرباء نوازی  
 — عہد منصوری میں خوش نوازی (چچ عہدہ اپنی کو دیتے گئے)  
 — ایک عذر لگک اور اس کا جواب
- بحث رابع —**
- اقرباء کے لیے مالی عطیات کی بحث  
 ”  
 ۳۲۸

- عثمانی رشداروں کے حق میں مالی عطیات کی روایات  
 ۳۲۸      — موان بن الحکم اور اول الحکم کے لیے  
 ۳۲۹      — سعید بن العاص کے لیے  
 ۳۳۰      — روایتی بحث (گذشتہ روایات کے لیے)  
 ۳۳۱      — الوائده (پر نقد)  
 ۳۳۲      — ابوحنیفہ نوڑوں سکھی (پر نقد)  
 ۳۳۳      — مال عطیات کی پیگر روایات نفس افریقہ غیرہ کے متعلق)  
 ۳۳۴      — تنبیہ (بات تاثیر مٹھیں طبری سے نقشیں)  
 ۳۳۵      — مال عطیات خلیفہ اپنی راستے و ابتداء سے دے سکتا ہے  
 ۳۳۶      امام الائد و ابن العوی وغیرہ علماء کی طرف سے جواہر کی بیانات  
 ۳۳۷      حضرت عمرؑ کا حضرت علیؑ کو مقابلہ بین عطا کرنا  
 ۳۳۸      حضرت عثمانؑ کا حضرت علیؑ کو بیس ہزار دہم ریا  
 ۳۳۹      — (تاریخ عثمانی و اشیوں کے ساتھ یہ مخصوص نہیں بلکہ  
 ۳۴۰      اس وقت کے ابی اسلام کو عطیات سے حصہ نہیں تھا  
 ۳۴۱      — حضرت عثمانؑ کا بیان کہ تاریخ کو اپنے مال سے دیتا  
 ۳۴۲      ہوں و یگر لوگوں کے مال سے نہیں دیتا تھی کہ مشاہرو  
 ۳۴۳      بھی نہیں دیتا ہوں۔  
 ۳۴۴      — عقل و درایت کے انتبار سے بحث۔ کیا حضرت  
 ۳۴۵      عثمانؑ تقسیم اموال کے مسائل نہیں جانتے تھے؟  
 ۳۴۶      یہ عثمانی کی غشت اور ریاست داری کا حاضر  
 ۳۴۷      — سیشیں میں فتویات افریقہ کے متصر پرسن افریقہ کا  
 ۳۴۸      مسئلہ پیش آیا پھر ستھیں اکابر صاحبائے دیگر غوثات  
 ۳۴۹      میں شرکت کی۔ ان کی عملی تاکریگی کے ذیعوں سلسلہ نہ کامل

— انتظام بحث رابع پر بحث رابع کا نلاسہ

### بحث خامس

عثمانی دور کے آئندی مراحل اور ان کا متعلقہ کلام ॥

— بیان مراحل ॥

— (۱) —

— امام بخاری کی طرف سے صفائی کیا کہ عثمانی  
دُور میں مذکرات نہ تھے۔

— این العربی کی طرف سے صفائی کا بیان

— شیخ جیلیانی کی طرف سے صفائی کا بیان

— (۲) —

— ارسال و فروکار اور دو ایسی روپرٹ

— ایک تفاصیل کی تشریف کے لحاظ کے لیے

— عثمانی دور کی کیفیت کے لیے مسلم بن عبد اللہ کا بیان

— عبداللہ بن زبیر کا بیان

— (۳) —

— آغاز تغیرات

— حدود عناصر میں نظر تھا حضرت علیؓ کے اشارات

— فاضی ایک بکار کا قول

— فادا کھڑا کرنے والے کون لوگ تھے؟

— عبداللہ بن سبیل کا کردی اور طرقی کار

— اس پر این کشیر کا بیان

— پھر اس پر این خلدمن کا بیان

۳۸۱ اب ای شیعوں کے نزدیک پرزیشن

۳۸۲ مسائل کلام ۶۲،  
مذکور تھے عثمانی میں صحابہ اور اہل بدینہ کا دربار

۳۸۳ مذکور تھے عثمانی میں صحابہ اور اہل بدینہ کا دربار

۳۸۴ مذکور تھے عثمانی میں صحابہ اور اہل بدینہ کا دربار

۳۸۵ تاریخ شہادت عثمانی اور تعلیم کے دو احادیث

۳۸۶ جنائزہ، تحریز و تکفین و تدفین میں تعجب

— (۵) —

۳۸۷ تعلیم عثمانی کیا گردہ تھا؟

۳۸۸ مفسد و خالم و سرکش تھے

۳۸۹ صحابہ کرام کا شہادت عثمانی پر انجامِ غم

— (۶) —

۳۹۰ ان نعمتوں میں حضرت عثمانی پر تھے

۳۹۱ ان کا خاتمہ حق پر پڑا۔

۳۹۲ بشاراتِ نبوی اور اشارات

۳۹۳ حضرت عثمان کے حق میں

۳۹۴ الاشتمام بالصوماب

— (۷) —

۳۹۵

۳۹۶

۳۹۷

۳۹۸

۳۹۹

۴۰۰

## پیش لفظ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّعٰلٰى  
إِلٰهٖ وَحْدَهٖ أَجْمَعِينَ۔

— جامد محمدی شریف شلی خنگ کا معرفت یعنی ادارہ ہے اور فضل نہاد  
یعنی الائچہ کا حامل ہے۔ مسلمانوں میں انکار و انتاق کی فنا فاتح رکھنے میں کوشش رہتا  
ہے اس کی منفرد خصوصیت ہے۔ ملک میں شیعہ و مسیحی حضرات کے دریان کھاؤ رہتا ہے اس  
کی بڑی وجہ یہ ہے کہ دونوں فرقوں کے عوام نے مختلف تراثیین کی زندگیوں کا فریب  
سے مطاواہ نہیں کیا۔ دوسرہ: قرآن مجید کی اس صداقت سے کھلی جشم پوشی کر کرئے کہ اللہ  
نے ان سب کو فرمادیں: فریلی ہے یعنی کاپیں میں محبت اور مودت کے رشتہوں میں  
ملک ہیں۔

— ضورت تھی کہ اللہ کا کوئی نیک بندہ جو علم و فضل کی روت سے الالاں  
ہو، اس مخصوص پر قلم اٹھاتے۔ الحمد للہ کہ مولانا محمد نافع صاحب کو جو دار الفضیلت  
کی مشہور کتابوں کے خوازہ سے منصفانہ اور حصالخانہ اممازان میں تحریماً ملین کیا ہے  
جا رکھتی تھی کتاب لکھی۔ کتاب تین حصوں پر مشتمل ہے۔ صدیقی حصہ، فاروقی حصہ  
اور عثمانی حصہ۔ ہر حصہ زیور انبیاء سے آراستہ ہو کر بعضاً تعالیٰ پر یا ملک  
میں مقبولیت مانصل کرچکے ہیں۔ ان میں ثابت کیا گیا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ

## کتاب حدیث تعلیم

— یہ کتاب ”رماء مدنیم“ کے مؤلف کی تالیف ہے۔ اس میں مشہور  
روایت ”ترکت فیکم المثلقین...“ کی علمی و تحقیقی تشریح کی  
گئی ہے کہ لوگوں کا اس روایت کے ساتھ ”خلافت بلانس“ میں  
استدلال کرنا سیخ نہیں بلکہ کتاب اللہ کے ساتھ ”سنعت نبوی“ کو اسلوب رکت  
حاصل ہے۔

— کتاب کے پہلے سیہ میں روایت بہادر کے متعلق اسانید کتاب اللہ و قرآن  
اصل یعنی اس کے الفاظ پر اولاد بحث کی گئی ہے۔ درسرے حصہ میں کتاب اللہ  
و سنۃ کے الفاظ کو جہت سی باسند کتب سے جمع کر دیا گیا ہے۔

— موقوف نے اہل تحقیق کے لیے روایت بہادر کے الفاظ و اسانید فراہم کرنے میں  
مقدور بھر قابل قدر سیکی ہے جو اخلاق کرنے سے تعلق رکھتی ہے۔

مذکور ہیکیم ۱۳۴۵ء بخشش سریشے ببر داش مردی دروازہ، لاہور

کے تعلقات خلخال سے نہایت دوستانہ اور باردار تھے تیسرا حصہ یعنی  
حضرت عثمان پر مخالفین کی طرف سے کیے گئے اقتداء نوازی کے انتزاعات کا ہدایہ  
تحاج وضاحت تھا مگر اس اندیشہ سے کہ عثمانی حضرة کا جنم بڑھ جائے گا، یہ طے پایا تھا  
کہ مسئلہ اقتداء نوازی کے نام سے جدال کا کتاب پچھاپ دی جائے گی چنانچہ مذکورہ  
مباب اب پیش کی جا رہی ہے۔ امید ہے اسی کو اس سے استفادہ کرنے والے  
سانی رہے گی اور مسائل الجھنے نہیں پائیں گے۔ اس کتاب کے پانچ باب ہیں۔ برابر  
یہ سیستھ کا نام ریا گیا ہے۔ ہر بحث ایک جدا گانہ موضوع سے متعلق ہے۔

— بحث اول : اس میں عہد عثمانی کے حکام اور مناصب پھر ان کا باہمی تابع  
لکھا گیا ہے۔ سترہ مقامات میں بینیں عدد غیر اموی حکام تھے۔ اور صرف چار  
مقامات پر چندا اموی حاکم تھے۔

— بحث ثانی : میں عہد عثمانی کے ان حکام کی صلاحیت والہیت کا ذکر ہے۔  
نی پر مفترضین نے عثمانی رشتہ دار ہونے کی وجہ سے اقتداء وارد کیا۔ مثلاً ولید بن  
نبہ، سعید بن العاص، عبد اللہ بن عاصم، امیر معاویہ، عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ اور  
وان بن حکم۔ مولف نے ثابت کیا ہے کہ یہ لوگ پختہ مراجح حکام، سالم و عامل اور  
ضاد پسند تھے اور اُمت کے ممتاز انشور اور بالصلاحیت منتظم تھے۔

— بحث ثالث : میں اس چیز کا میان ہے کہ صرفت عہد عثمانی میں ہی اقتداء کو ضبط  
بن دیتے گے بلکہ عہد رسالت میں اور عہد فاروقی اور مرتضوی میں بھی اپنے اپنے  
ریاض کو مناصب دیتے گئے جن کو واقعات کے ذریعہ ثابت کیا گیا ہے۔

— بحث چہارم : میں عظیمہ جات کے صحن میں یہ وضاحت معتبر اسناد کے ساتھ  
دی گئی ہے کہ حضرت عثمان اپنے اقتداء کو ذاتی وسائل سے عیطے دیتے تھے بہت المثال  
نہیں دیتے تھے۔

— بحث پنجم : میں اس اقتداء کی صفائی پیش کی گئی ہے کہ حضرت عثمان نے اپنے  
عہد کے آخری مراحل میں شرعی احکام کی خلاف ورزی کی تھی اور حدود اللہ کو پاال کیا۔  
اس سلسلے میں امام بخاری، علامہ ابن عینی اور شیخ عبدالقدوس جبلی وغیرہم کے صفائی کے  
بيانات پیش کیے گئے ہیں۔

— بیرونی شہادت عثمانی کے اصل اسباب اور موجبات کو واضح کیا گیا ہے کہ اسلام اور  
اہل اسلام کے ساتھ اعداد اسلام کو شنی تھی جس کو انہوں نے قبل عثمانی کے ذیعصر پورا  
کیا۔ دو عثمانی کے نتالص اور خامیاں موجب شہادت نہیں تھیں۔

— «مسئلہ اقتداء نوازی» کا طرزِ استدلال اور اندازہ بیان اتنا واضح ہے کہ متوید  
اس کے مطابق سے زیرِ انتشار حاصل کر کے گا اور مفترض یہ ہو چکے پر مجبوہ ہو  
جائے گا کہ میں نے ذوالنورین کے نورانی کو دار کر دھندر لکے میں ڈالنے کی جارت  
کیوں کی۔ در باشنا تو پیغام۔

ناشرین

## بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العلمين والصلوة والسلام على سيد الأولين  
والأخرين أمام الرسل وختار النبيين وعلى بناته الأربع  
الطاهرات وأزواجه المطهرات وعلى آلله الطيبين واصحابه  
المزيكين المنتخبين الذين اجتهدوا في دين الله حق اجتهداد  
ونصرة في هجرته وهاجره الفنصرة وجاحدوا في سبيل  
الله حق جهاده وعلى جميع عباد الله الصالحين وسائر اتباعه  
باحسان الى يوم الدين -

خطبہ سنوار کے بعد بندہ پاپیز محدث نافع عفان الدین عنہ کی جانب سے ناطقین کی قدمت  
میں گزارش ہے کہ:

ابیر المؤمنین سیدنا عثمان بن عفان صنی اللہ عنہ خلفاء راشدین میں سے غلیظۃ  
راشد ہیں اور حبیبہ رامستہ مشکل میں شیخین کریمین کے بعد تیسرے مقام پر فائز ہیں اور اسلام  
میں لا تعداد فضائل کے حامل ہیں۔ امامت، دیانت، صداقت، سخاوت، حیا، صدقة  
رجحی وغیرہ صفات میں کامل و مکمل ہیں۔ ان کے پیر اوصاف حمیدہ سلطات میں  
سے ہیں۔

تماہیں بعض لوگ حضرت عثمان کے خلاف ہیں اور یہ مخالفت عذار کی نایابی  
معلوم ہوتی ہے اور کوئی معقول در訛ر نہیں آتی۔ حضرت موصوف پر کسی قوم کے  
سلطان عن رتبہ کیے گئے ہیں۔ مخالفین عثمان ان کی جو فہرست مرتب کرتے ہیں ان  
میں سفر فہرست بوجمعن لکھا ہے اسے وہ "اقرار اوزاری کا مسئلہ" ہے جوں قریبی ہے

## بناتِ اربعہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہن)

یعنی سوار و وجہان (صلی اللہ علیہ وسلم)، کی چار صاحبزادیاں

تصنیف: حضرت مولانا محمد ناظم مذکور العالی

اس کتاب میں سوار و وجہان کی چار صاحبزادیوں کے خالاتِ زندگی اور ان کی فضیلیں  
اور فلکیں بڑی وضاحت اور تفصیل سے درج کی گئی ہیں۔ حالاتِ زندگی کے کھرخ میں زینت  
کی صبرتک بول سے بڑی خوبی سے استفادہ کیا گیا ہے کتاب بذریعہ ایمان افسوس مندرجات  
علا خطر کرنے سے اولاد نبوی کے ساتھ صحیح اور پیغمبریت اور حجت کو فروٹ ملے گا اور اس  
ذور میں بعض اطراف سے ان پاکیزو اور مقدس طابتات کے خلاف جوشیات قوم میں پھیلائے  
چاہیے ہیں، ان کا مقابل اور مکمل اور سکت جواب بھی کتاب میں فراہم ہے۔  
بناتِ سوار و وجہان پر پیر اپنی نویگیت کی بے شکل کتاب ہے جس کے لیے کوئی بھلی بڑی  
مکمل نہیں کہا گیتی۔

## مسلمانوں کے سائنسی کارنامے

تألیف: پروفیسر طفیل ہاشمی شعبہ علوم اسلامیہ علامہ اقبال پر نویسنے۔ اسلام آباد  
اس کتاب کی شدید صورت تحقیقی کے مسلمانوں کے سائنسی کارنالوں کو اجاگر کرنا یا عائیے اور  
ان کی واقعی خدمات پر پڑے ہوئے وصول کے دریز پر دعل کو ہٹا کر تاریخ کا حقیقی جرہ فارغین  
کے سامنے رکھا جائے۔ چنانچہ پروفیسر طفیل ہاشمی نے اس مژودت کو حسوس کرتے ہوئے یہ  
مسرکہ الارادہ کتاب تألیف کی جس میں طب، بہیث، ریاضی، کمیا، طبیعت، نباتات و وزرات  
اور بحث اوجی میں اندرون کے مسلمان سائنسداروں کے کارنالوں پر روشنی ڈالنی ہے اور  
یورپ کی علی بہ دنیا نیتوں کو بے تفاہ کتاب کرنے ہوئے یہ بتا ہے کہ مسلمانوں کی کوئی کوششی یا کارنال  
کا سہارا نہیں نے اپنے سرباندھ یا اخاذا۔ العرض یہ کتاب سائنسداروں، محققین، پروفیروں -  
تاریخ سائنس کے ماہرین، ایم۔ اے۔ علوم اسلامیہ کے طلباء، اس موضوع سے دلچسپی رکھنے والے  
دیگر قارئین کے لیے ہے انتہی تحریر ہے۔  
مکہ تکیس کو فخر ہے کہ آنکی بندیا یعنی کتاب کی اشاعت اس کے حد تک آئی۔

اس کے بولبات بھی باقی مطاعن کے ساتھ ہر دو میں علماء دیتے رہتے ہیں۔  
اس دور میں پھر اس طعن کو جدید نزیب وزینت کے ساتھ جاگر عوام کے رہنماء  
پیش کیا گیا ہے مثلاً کہ یہ ایک مرد و فرسودہ بحث تھی، اس کو پھر زندہ کرنے کی امت  
کو ضرورت نہ تھی اور نہ اس دور کا تھا شا تھا۔

خدا جانے کی مصالح اور کن مقاصد کے تحت اس خواہید بحث کو باحوال مرتباً  
کر کے بیدار کیا گیا۔ اس سے عوام و خواص پریشان و غموم ہوتے اور بخالی عثمانی عثمانی سروڑ  
مخطوط ہوتے اور تزید افتراق و انتشار کے سوا کچھ حاصل نہ ہوا جس دوسریں اقتت  
مسئلہ کو جوڑنے کی ضرورت ہے اس دور میں قوم کے توڑنے کے ساتھ فراہم کرنا  
دین و لکھت کی خیر خواہی نہیں ہے۔

«مقام صاحب» کی حمایت کے لیے اور «نیفہ راشد» سے سوونظی رفیع کرنے کی  
خاطر اس مسئلہ کو مناظر انماز میں نہیں بلکہ واقعات و حقائق کی صورت میں تحریر  
کیا جاتا ہے بس یہی مقصود ہے۔

ان معرضات کو ملاحظہ فرمائے کے بعد مسئلہ کی حقیقت، واضح ہو جائے گا اذ  
طبع نذکور نائل ہو جائے گا۔ (ان شادا اللہ تعالیٰ)  
ناظرین کلام صرف دو بالوں کی تکلیف کریں۔ ایک تو مسئلہ نہ اک پوسی بحث  
پر نظر رکھیں۔ دوسرا تھسب دُور فرما کر تھوڑا سا انصاف ساتھ لایں پھر مسئلہ  
اچھی طرح حل ہو جائے گا۔

(وَمَا تَوْقِيقٌ إِلَّا بِاللَّهِ)

## ابتدائی معرفات

(۱) کتاب اپنے کے مندرجات پیش کرنے سے پہلے چند حیریں ذکر کی جاتی ہیں:  
”مسئلہ اقر باد نوازی“ بھاجنے کے لیے ہم یہاں ان شادا اللہ تعالیٰ پائیج  
بھیں درج کریں گے۔ اور ان میں جہاں اس مسئلہ کو ثابت انماز میں  
بھاجایا جائے گا وہاں ساتھ ساتھ اس درج کے اکابر بنی ہاشم و بنی ایوب  
کو ایک درست کے قریب لکھنے کی بھی کوشش کی جاتے گی۔

(۲) عام متداول طرز تصنیف کے خلاف اس کتاب میں یہ صورت اختیار کی  
گئی ہے کہ عموماً ایک مضمون دفعہ ہم کو عام ناظرین کرام کے لیے حوالہ  
کتاب کی عبارت سے پہلے ملحدہ کے طور پر درج کر دیا گیا ہے پھر اس  
کے بعد اصل حوالہ کی عبارت عموماً درج کی گئی ہے تاکہ اہل علم حضرات  
عبارت ملاحظہ فرما کر صنون کی تسلی حاصل کر سکیں۔ یہ طرز رواجاہا بالکل ترقی  
ہے اور جدید اہل علم حضرات اس کو پسند بھی نہیں کریں گے۔ چنانچہ بطور معتبر  
یہ گزارش پیش کی گئی ہے کہ اس کو محضوں نہ فرمائیں۔

(۳) مسئلہ مندرجہ کی تائید کے لیے بعض اوقات حوالہ جات کی تترت درج کر  
دی گئی ہے۔ اس سے مضمون مندرجہ کی تائید و توثیق مطلوب ہوتی ہے۔

درستی بات یہ ہے کہ ہر شخص کے پاس زیر و کتب مشکل سے متیناب ہوتا  
ہے۔ متعدد کتب درج کرنے کا یہ فائدہ ہو گا کہ جو کتاب جس شخص کے پاس موجود

ہرگی اس کی ملکت بجوع کر کے مضمون مندرجہ کی تائید حاصل کر سکے گا۔  
اس کے بعد چند تہبیدات پیش کی جاتی ہیں اور تہبیدات کے بعد اصل موارد  
کو پانچ بکثری کی صورت میں پیش خدمت کیا جاتے گا۔  
(بجوہ تعالیٰ)

## تمہیدات

(۱)

پہلے یہاں قابل توجہ یہ بات ہے کہ کسی نص شرعی رأیت و صحیح حدیث میں یہ کوئی ضابطہ ہے؟ کہ مسلمانوں کا حاکم اور ولی اپنے دور حکومت میں اپنے کی رشیددار کو حکومت کے عہدہ پر فائز نہیں کر سکتا۔ اور اسے کسی اپنے قریبی عزیز کو عہدہ دیتے کا کوئی اختیار نہیں۔

تو یہ واضح چیز ہے کہ اس قسم کا کوئی قانون شرعی موجود نہیں جس کی میدان غمان بن غمان نے مخالفت کر دی ہو اور اس کی ملکات و روزی کے دامن است طور پر مرتکب ہوتے ہوں۔

دور عثمانی کے ناقدرین حضرات بھی اس بات کو تسلیم توکرتے ہیں کہ حضرت ابوالنوریؓ نے اس معاملے میں کسی ضابطہ شرعی کو نہیں توڑا، لیکن "اقربار نوانی" کا اعتراض فرنٹ سے چوکتے بھی نہیں۔ بدین عکونات کے ساتھ اس کو خوب تازہ رکھتے ہیں۔ اور بار بار اعادہ لیا کرتے ہیں تاکہ حضرت غمانؓ کے حق میں تنقیر قائم رہے اور بدیظنی جائی رہے۔

(ریکل امراء مانوی)

(۲)

دوسری بات یہ ہے کہ حکومت کے عہدہ داروں اور کاریزوں (جن کو عمال و "ولاء" کہا جاتا ہے) کے نسب و عزل کا مسئلہ ایک اجتہادی امر ہے جو خلیفہ مسلمان

ادا س کو تفصیل کیا گیا ہے۔ اگر خلیفہ کی راستے یہ ہو جائے کہ امت کا کام فلاں شخص سے سراجام پا سکتا ہے تو لازم ہوتا ہے کہ اس کو اس چندہ پر فائز کرے۔  
قرۃ العینین فی تفصیل الشیعین، ص ۲۴۳ بجہ ش

مطاعن نشینی۔ طبع جنبانی (ہمیں)  
حضرت سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ نے عمال و حکام کے عزل و نصب کے مسئلہ کو اپنی صوابید کے موافق بہتر طرق سے سراجام دیا۔ ادا س میں قوم دلتک نیز خواہی بی مذکور کی۔ اپنی بمعہہ اہم مسائل میں کوئی تفضیر نہیں مانع ہوتے دی۔  
اس کے باوجود اگر عہدہ بنا کے حکام (حضرت فرشتہؑ تھے) نہ مقصود عن الخلافۃؓ سے اپنے فراض میں کچھ کوتایا واقع ہوتی یا ان سے خلطیاں سرزد ہوتیں اور کسی فعل قبض کے مذکوب ہوتے تو ان تمام حیریوں کو حضرت فرشتہؓ کے کارروائی کو کوئی میں ڈال بینا ترین انسات نہیں جو کچھ امور میں سرزد ہوتے وہ سیدنا عثمانؑ کے ایما یا فرمان سے نہیں ہوتے۔ اسی بفرم کو حضرت شاہ عبداللہ محمد شد، بلکہ اپنی تصنیف ترقیعین فی تفصیل الشیعین کی عبارتہ ذیل میں بطور حواب پیش کیا ہے:-  
”... میکوئیم برجیز ایشان بوقوع آمد سب امر زمیں بود و سب بقی مصالح دیدو۔ سے و در غلافت علی غلب خود بہتریست اکنہ شریش لاذفت است اجتہاد است وزی النوریں راجتہدا تفصیر کرد۔“

قرۃ العینین فی تفصیل الشیعین، ص ۲۴۳ بجہ ش  
مطاعن نشینی۔ طبع جنبانی (ہمیں)

یعنی ہم کہتے ہیں کہ جو کچھ ان کے ہمارکتوں اور کارندوں سے سادہ ہوا وہ حضرت ذو النوریںؑ کے فرمان سے نہیں تھا اور نہ ایسا کی صوابید کے موافق

کی راستے کی طرف تفویض کیا گیا ہے۔ اس حالت کے نتیجہ وفاڑ کو عام لوگ نہیں سمجھ سکتے۔ امیر المؤمنین ان مراتع کی ضرورتوں کو بہتر سمجھتا ہے۔ اپنی بصیرت کے موقع جب خلیفہ کا تقرر و تعيین رہتا ہے تو مصلحت کے تحت کرتا ہے۔ یہ چیز کا برعلم امنے اپنے کلام میں درج فرمادی ہے۔

(۱) اصطلاح ابو بکر بن العربي الاندلسي ”العواصم من القواسم“ میں ایک مقام میں لکھتے ہیں کہ

”الولایۃ اجتہادیۃ کسی کو ولای و حکام بنا کا ایک اجتہادی کام ہے۔  
العواصم“

دوسری جگہ تحریر کرتے ہیں کہ

”اَوْلَایَاتُ وَالْعَزَالَاتُ لَهَا مَعَانٍ وَحَقَّاً لِدَيْلُهُمَا كَثِيرٌ  
مِنَ النَّاسِ۔“ الم

یعنی حکام کے نسب و عزل میں کوئی مقاصد و مقائق ہوتے ہیں جن کو بہت لوگ نہیں سمجھ سکتے۔ مثلاً یہ بہت کہ ان تفاصیل کو ذمہدار حضرات ہی سمجھ سکتے ہیں۔

العواصم من القواسم، ص ۲۴۳ تخت نکتہ  
طبع الہمہر)

(۲) اسی طرح حضرت شاہ ولی اللہ محمد شد، بلوہؑ قرۃ العینین فی تفصیل الشیعین میں فرماتے ہیں:-

”... میکوئیم کو نصب و عزل حقوقیں سے بارے خلیفہ اگر اجتہاد خلیفہ مردی  
شود بالذکر افضل شخص کا ایامت سراجام ہی بیان لازم ہیشود بروئے نصب ادا  
یعنی ہم کہتے ہیں کہ نصب و عزل کا کام خلیفۃ المسلمين کی راستے کے پر رہے

ہوا خلافت کے محاں میں علم غائب شرط نہیں ہے۔ خلافت کے مسائل کے لیے جو چیز سرط طے ہے وہ اجتہاد ہے اور اجتہادی امور میں حضرت عثمانؓ نے کوئی کمی نہیں کی۔

(۳) — اشکال مذکور رفع کرنے کے لیے سفیرت شاہ صاحب موصوف<sup>ؒ</sup> نے اپنی کتاب "ازالۃ الخفاء عن خلاقت الخفاء" کے ماترا امیر المؤمنین عثمانؓ میں مزید کلام فرمایا ہے جس کے لامتحظ کرنے سے متضررین کا مذکورہ بالاشتبہ بالکل زائل ہو جاتا ہے مخصوص احباب کی خاطر اس کتاب کی اصل عبارت پیش کرتے ہیں اس کے بعد عام کے لیے اس کا مضمون اردو میں ذکر کر دیں گے۔

— ازان مجلہ انکے اصحاب آنحضرت (صلی اللہ علیہ وسلم) را از حکومت بلاد معزول ساخت و حداثت بنی امیہ را کہ در اسلام مسابقت نہ اشتمد حکم گردانید مثل عزل بنی مولیٰ بعداللہ بن بیل طبری انصار و عزل عمر بن العاص از نصرہ این ای سرچ۔

و ہجراب ایں اشکال آئست کہ عزل و نصب را خدا تے عزل بہ راست خلیفہ با گذاشتہ است می با یہ کہ خلیفہ تحری کند و صلاح مسلمین در نصرت اسلام و بر حسب ہمارا تحری بعل اور اگر اسابت کر دنکہ اجرہ مرتین و اگر در تحری خطا دات شفاعة تحریہ ترہ۔ ایں معنی ازان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم بجد تواتر سید۔ در یعنی احیان موی را معزول ساختند و دیگرے راجحاء انصار و نصب فرمودند برائے صحتی خانکہ در غزوہ فتح رأیت انسار از سعد بن عبادہ گرفتند بربیب کل کہ از زبان اد جستہ بود وہ پسر اوقیانیں بن سعد را وند۔

و گاہے مفضل رامنسراب می ساختند بنابر مسلسلیہ چنانکہ اسامہ را

ایرث کفر فرمود و کبار ہماجریں را تابع و سے گردانیدند در آخر جال۔ و تھیں شیخین نیز در ایام خلافت خود عمل اور دند۔ و بعد حضرت عثمانؓ حضرت مرضی و دیگر خلفاء ہمیشہ ہمیں دستور کردہ آمدند۔ پس بر حضرت ذی التبریز<sup>ؒ</sup> ایں وجہ باز خواست نیست۔ اگر بکلم تحری خود شخصی از حداثت را والی کرہے باشد و شخصی از قدما راصحاب رامعقول ساخت خصوصاً در قصص کہ نقل کرہے انچوں تامل نمودہ می آیا صافت راستے ذی التبریز اوضع من اشکن فی رابطہ انہا ظہوری رسد۔ زیر ائمہ ہر عززے وہ نسبیے امراض انہا فتنہ خلافت جند و عیت بودہ است یا مفترع ایلیکے از قایم دار الکفریین ہوستے نہ سالی ایسا بنده عین راعی ساختہ سہ

وَعَيْنُ الرَّصَّا مِنْ كُلِّ عَيْبٍ كَيْلَةً  
وَكِنْ عَيْنُ الْخَطْرِ شُبْدِيَ الْمَسَايِّدَا

در کتاب ازالۃ الخفاء عن خلاقت الخفاء می تقدیم  
ص ۲۷ تحقیق امیر المؤمنین عثمان بن عفان<sup>ؓ</sup>  
طبع قائم بریلی) ۱

یعنی حضرت عثمانؓ کے متعلق جو اشکالات وارد کیے جاتے ہیں ان میں سے ایک یہ اشکال ہے کہ بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو ٹڑے شہروں کی حکومت سے معزول کر کے بنی امیہ کے نزیر بوجاؤں کو در جو اسلام کے سابقین میں نہ تھے) والی و حاکم بناریا۔ مثلاً بصرہ سے ابو موسیٰ اشتری کو معزول کر کے بعد اللہ بن حامر کو، اور صرے عمرو بن العاص کو معزول کر کے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرچ کو حاکم

بنایا۔

— اس کا بڑا بیس ہے کاغذ مصوب کے معاون کو فرمانی نے خلیفہ اسلام کی راستی پر حکم دیا ہے۔ امیر المؤمنین اور مسلمانوں کی خبر تو ابھی اور اسلام کی امداد کرنے میں تحری اور سی کرنی چاہیے اور اپنی تحری کے موافق عمل درآمد کرے۔ اگر خلیفہ کی راستے درست ہوئی تو اس کے لیے دُگنا اجر ہے۔ اگر اس میں خط اسرزد ہو گئی تو اسے ایک اجر ملے گا۔  
یہ مسلمانی کریم خلیفہ الصلوٰۃ واللیم سے تو اتر معنوی کی حد تک پہنچا ہے۔

— مقامی صدحت کے پیش نظر عزم اذفات، ایک حاکم کو منول کر دیتے تھے اس کی جگہ وہ سر کو نسب فرمادیتے تھے جیسا کہ غزوہ نعم میں سعد بن جحاد مسے انصار کا علم لے لیا گیا ران کی زبان سے ایک کلمہ مل گیا تھا، اور ان کے فرزند قیم بن سعد کو دے دیا گیا۔ اور فتحی تھا اس کی بار بچھی کم مرتبہ کے آدمی کو امیر شماریتے تھے جس طرح اس امین زید کو امیر شکر بنادیا اور کبار ہمارہ جریں کو اس امر کے تابع دیاخت کر دیا۔

شیخین حضرات نے اپنے ایام خلافت میں اسی طرح عمل درآمد کیا۔ حضرت عثمانؓ کے بعد حضرت مرفقی نے اور ریگ خدا نے یہی مستوفی جاری رکھا ہے حضرت ذوالنورؓ پر اس وجہ سے باز پوس ہیں۔ اپنی جنحی کی بار بوجم لوگوں میں سے اگر ایک شخص کو واہنون نے مال بنا دیا اور تقدیم اصحاب سے بعض کو معزز کر دیا خصوصاً ان موقع میں

جہیں نقل کیا گیا ہے اگر بغور دکھا جائے تو حضرت عثمانؓ کی راتے کی اصحابت و درستگی اظہر من ائمہ ہے کیونکہ ان کا معلل و نسب یا تو کسی لشکر و عیت کے فتنہ اختلاط، کو فروکرنے کے ضمن میں تھا یا پھر کفار کے مالک کو اسلام کی فتح مندی کا ثغور دیئے کے لیے تھا۔ لیکن اہل بُرعت کی ایکجیہ راس ممالک میں ہوئے نفس کی وجہ سے نایبنا ہو رہی ہیں۔

”یعنی ضامندی کی انکھی عجیب بیان کرنے سے تھکی ماندی ہے یہیک ناراضیگی کی انکھی بڑائیوں کو نلاہر کرتی ہے۔“

اسی کے مناسب کسی نے فارسی میں خوب کہا ہے کہ

”بہتر بخشش صدامت بزرگ تر عجیب است“

۴۲) — اور حضرت شاہ عبدالعزیز حجت دبلوڈی نے بھی اشکان ہند کے جواب میں

”تحفہ انشا عشیریہ“ میں یہی فرمایا ہے کہ

— جواب ایں طعن انکھی امام را یہی کہ ہر کردار اُن کا رے داند۔

آں کا رہا باد سپا رہا علم غیب اصلاح نہ زد اہل سنت بلکہ مجھ طوا الف مسلمین غیر از شیعہ شرط امامت نیست۔ و عثمانؓ باہر کر جن میں داشت و کار آمدی داشت و ایں و عادل شناخت و مطیع و منقاد نوگان برادری است دامارت باوداد۔

”تحفہ انشا عشیریہ فارسی، ص ۵، ۳۔“ مطالعی عثمان

تحفہ جواب طعن اول۔ طبع جدید، لاہور)

یعنی اس اقتراض کا جواب یہ ہے کہ امام و نبیف کے لیے پاہیے کہ جس شخص کو اس کام کا ایل بکھے وہ کام اس کے پسروں کو دے شیعہ کے علاوہ

تمام اہل اسلام کے نزدیک خلافت و امامت کے لیے علم نیب شرط  
نہیں حضرت علیہ نے جو شخص کے حق میں اچھاگان کیا، کام کرنے والے  
معلم کیا، امانت دار منصف جانا ہلیج اور بعد ازاں کیا اس کو  
عہدہ امامت و حکومت دے دیا۔

— حاصل یہ ہے کہ

امامت کے لیکے بعلادار نے یہ تصریح کر دی ہے کہ

— عزل و نصب کا مسئلہ اجتہادی ہے۔ خلیفۃ الملیکین کی طرف مفوض ہے تھا انہیں  
وقت اپنی تحری و جتوکے ملابس تلیفہ اسے سرخاں کے ساتھ ہے۔

— عمال کا انتخاب اگر درست ہوا تو خلیفہ کو گناہ ثواب ہے۔ الگ جمہ خطاہ ہو  
گئی تو ایک گناہ ثواب ہے اور خطا معاف ہے۔

— اگر بالفرض خلیفہ کی صواب بدید کے موافق عمال (یعنی کارندوں) نے کام برائی  
نہیں دیا تو اس میں خلیفہ ماخوذ ہیں۔

(۳)

حکومت کے عاملین روغآل کا عزل و نصب حضرت عمر بن جہی اپنے دور  
خلافت میں اپنی صواب بدید کے موافق کیا کرتے تھے اور بوقتِ شورت حکام میں  
تبديلی فرمایا کرتے تھے۔

یہ چنیفہ کے لیے ناگزیر ہوتی ہے اور اس سے پارہ کا رہیں ہر تاحفہ  
فاروق اعظم کے چند مشہور صحابہ کرام کو معزول کرنے اور ان کی جگہ دوسرے حضرت  
کو منصب کرنے پر دوبارہ شایس ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہیں۔

(۱)

— بصرہ سے حضرت عمر بن شہر صبا میزرا بن شعبہ کو معزول کر دیا ان کی

جگہ ابو مرسی اشتری کو منصوب کیا۔

«الاصابہ» میں درج ہے کہ "... فاستعمله (باب المرسی) عمداً

علی امرۃ البصرة بعد ان عذل المغيرة، الخ" ۲

(۱) الاصابہ معاصر الاستیعاب ہس ۳۵۲، ۲۷ ج

تحت عبدالشبل بنی رابی مرسی)

(۲) الاستیعاب معاصر الاصابہ ہس ۳۶۳، ۲۷ ج

ثنت ابن مسیح (عبداللہ بن قیس)

(۳) تاریخ طبری (ص ۴۰، جلد رابع) تحت

سنۃ کاظم، طبع مصری قدیم۔

(۴)

سیدنا فاروق اعظم نے اسلام کے مشہور سپہ سالار خالد بن الولید کو ایک دفعہ  
ایک عظیم دینے کی وجہ سے معزول کا حکم دیا اور ابو عبیدہ کی طرف فرمان تحریر کیا  
کہ اس منصب سے خالد کو لاگ کر دیں اور اس کا کام خود منجھال ہیں۔

... اعدله علیٰ کل حال و اضمم الیک عملہ الخ

(۱) تاریخ ابن حجر الرضا (ص ۴۰۵، جلد ۴)

تحت سنۃ علیہ طبع مصری قدیم

(۲) کتاب المکار لابن الیسوست (ص ۳۸)

طبع ثانی، مصری فضل فی الکتاب و الیس

والسلبان۔

(۳)

— اسلام کے مشہور مجاهد، ملت کے عظیم کارکن سعد بن ابی وقاص کو حضرت عمر بن

اہل کوفہ کی شکایت کی بنا پر معزول کر دیا۔ ان کے فاتح مقام عثمان بن یاسر کو صلوٰۃ پر منظر فرازیا۔

وَفِيَارَسَالَةُ شَكَا أهْلُ الْكُوفَةَ سَعْدِ بْنِ مَالِكَ رَابِيًّا وَقَاسِيًّا

إِلَى عُمَرَ فَعُزِّلَهُ وَوَلِيَ عُمَارَ بْنَ يَاسِرَ بِالصَّلَوةِ :

(۱) تاریخ خلیفہ بن نیاط الدامت فی مکہ (۱)

جلد اول، ص ۱۲۶۔ طبع اقل عراق۔

(۲) سیر العلام ابن الاله البصیری، ص ۹۷، جلد اول

تحت تذکرہ سعد بن مالک۔

(۳)

مذکورہ واقعہ مکہ میں بیش کیا۔ پھر ۲۲ صدھیں حضرت عمر بن عمار بن یاسر کو  
رفہ سے معزول کر دیا۔

وَفِيَارَسَالَةُ عَذَلَ عُمَرُ عَمَارَأَعْنَانَ الْكُوفَةَ :

تاریخ خلیفہ بن نیاط، ص ۲۵، جلد اول مجموعہ عراق

فاروقی دادی کی پڑیا کی داققات بطور مشائی عرض کی گئی میں بیان  
ہے انہا نہ ہو گیا کہ یہ سب کچھ وقتی تقاضوں اور متعامی مصلحتوں کے پیش نظر موکلا تر  
ہے حضرت فاروق اعظم ربان تدبییوں کے باعث کوئی اغراض نہیں کیا تھا، تو  
صاف یہ ہے کہ سیدنا عثمان پر بھی عزل و نسب کے مشدہ میں طعن نہ کیا جاتے۔

ابتدی یہ چیز باتی ہے کہ فاروق اعظم نے تدبییاں کیں تو ان کی بلگر پانے  
یہ کے آدمیوں کو نہیں نصب کیا لیکن حضرت عثمان بن عثمان نے اپنی برادری کے  
وں کو تعین کر دیا تو اس شبکے ازالہ کے لیے تقلیل سانتظار فرازیں۔

## چند اہم بحثیں

عزل و نسب کا مشدہ ناظرین کے سامنے دعاست کے ساتھ پیش کیا گیا ہے  
مشدہ کی زعیمت معلوم کرنے کے لیے اس تدریکی ہے۔  
تامہم اس مقام پر فرمایج یعنی ہم پیش کرتے ہیں۔ ناظرین کرام تعصب اور گروہ  
بندی سے الگ ہو کر اگر انسان کے ساتھ ان پر نظر غائر افرادیں کے تو انشاء اللہ  
العیناں بخش ثابت ہوں گی۔ اور سیدنا عثمان کی پیشیشن بے داغ معلوم کرنے کے  
لیے ہے عدم فائدہ رہیں گی۔ مفترض روست کہتے ہیں کہ:  
«عثمان بن عفان نے اپنی حکومت کے عہدوں کو اپنے قبیلے کے لوگوں میں

تقسیم کر دیا۔”

«قَسَمَ الْوَلَيَاتَ بَيْنَ أَقَارِبِهِ إِلَى

وَمِنْهَاجِ الْكَارِمِ، ص ۴۶، لابن الطہر العلی ایشی  
طبع لاہور تجسس ملاعن عنانی، مطبوعہ درخواز  
منہاج الشہدہ لابن تیمیہ الحنفی۔

محترمہ یہ کہ عثمان نے اپنیوں کو غلط مناصب دے دیتے ہے، بے جانتقریاں  
کیں اور جائز عہدے تقسیم کیے ہیں کی وجہ سے قبائلی عصیتوں اور گروہ بندی کی نضا  
پیدا ہو گئی۔ آخری چیز نہ تنہ وسادا کا مrobب بی اور قتل عثمان پر نفع ہوتی۔  
اس چیز کے مقابلہ نہیں کرام کیلئے پانچ بحثیں پیش خدمت ہیں۔  
اولاً:-

یہ معلوم کرنا پاہی ہے کہ جن مناصب پر عین کی بنیاد ہے وہ کتنی تعداد میں افراز  
عنانی کو دیتے ہے اور کتنے مناصب غیر قرباً کے لیے تجویز کیے گئے نیز اس طرح

شماني رشتہ داروں میں کتنی تعداد میں عمال و حکامِ محظوظ تھے؟ اور کتنے لوگ غیر رشتہ داروں میں سے مختلف مقامات پر حاکم بنائے گئے تھے؟  
ثانیاً:-

بیچر تقابل و رضاحت ہو گئی کہ جن افراد کو یہ عہد سے اور مناسب دیتے گئے وہ کس قسم کے لوگ تھے؟ کس کو دردار کے مالک تھے؟ کیا ان کی وجہ سے ملت اور یہی کو نقصان پہنچا؟ اسلام کی برپاری ہوتی؟ یا اس کے برعکس وہ اچھے آدمی تھے۔ مدد کردار کرنے تھے کبھی نسبیتیں کے حامل تھے۔ ان کی وجہ سے ملت اسلام یہ کو ہوت فائدہ ہوا۔ نہ بہب کی ترقی ہوتی، اسلام کا بول بالا ہوا، دین کی آواز فحصتے علم کا پہنچی۔

ثالثاً:-

یہ بات لائق توجہ ہو گئی کہ اپنے قبیلہ اور خاندان کو مناسب دہی کی رعایت یا صرف دو عثمانی میں ہوتی ہے؟ یا اس دور سے قبل یا بعد کسی دوسرے دو دین بھی یہ حمایت پائی گئی؟ اس مسئلہ میں باقی ادوار کے ساتھ عثمانی دوڑ کا مقابلہ و مازن قائم کرنا مناسب ہے تاکہ عثمانی عہد کے سور طعن ہونے یا انہوں نے کا بھسلک کیا جاسکے۔

رابعاً:-

بیچر تقابل بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ اگر مالی عطیات کثیرہ اپنے افراد کو عطا رہاتے تھے تو کیا حضرت موسیٰؑ کا یہ مال دینا شرعاً صحیح تھا اور اس کی نوعیت یا اچھی؟

اس مسئلہ کے لیے عقلاءً و نقلاً بحث کی جاتے گی جو ازالہ ثابت کے لیے مابین اطمینان ہو گی۔

خامساً:-

یہ آخری بحث ہو گئی کہ حضرت عثمانؓ کے دو خلافت میں افراد نے ایسے نصب کے اعتبار سے ہو یا عطا تے اموال کے اعتبار سے) قبائل میں عصب و نفترت کا موجب بن کر آخری ایام میں فسادات کا باعث ہوتی؟ یا ان فسادات کے لیے دواعی و اسباب دوسرے امور تھے؟ آخر بحث میں اس چیز کا (انشال اللہ تعالیٰ) پُری طرح تجویز کیا جائے کا جو اصل و اتفاقات کے مطابق ہو گا۔  
مندرجہ پر یاد ہے اب اسماش کی اب کچھ ترقی تفصیل درج کی جاتی ہے۔ اطمینان قلبی کے ساتھ مطالعہ فرمائیں، فائدہ بخش ثابت ہو گی۔ (ران شاد اللہ تعالیٰ)  
ان پائیج بحثوں پر کتاب اہم اتمام ہو گی۔ (ران شاد اللہ تعالیٰ)

---

## بُحث اول

### عہد عثمانیٰ کے مناصب اور حکام پھر ان کا باہمی تناصُب

حضرت سیدنا عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے دورِ خلافت میں اسلامی  
ملکت ایک وسیع ترین رقبہ پر مشتمل تھی۔ مسر کا تمام نک، شام کا علاقہ افریقیہ  
تا ایک بہت بڑا حصہ۔ اہمترے مغرب میں مرکش والذین تک۔ اور حجاز کے  
نام حلقہ کو مدینہ اور کین وغیرہ سمیت۔ دوسرا طرف فارس کے تمام علاقے  
مراسان وغیرہ نک۔ مشرق میں مکران کی حدود تک۔ پر طویل و پریش اسلامی سلطنت  
حضرت عثمانؑ کے زیرِ انتظام تھی۔

ظاہر چیز ہے کہ اتنے وسیع نک میں انتظامات قائم رکھنے کے لیے چند  
ہدے اور چند نگال و حکام کافی ہیں ہو سکتے۔ بلکہ صرف بڑے بڑے ہدود کے  
لیے بھی ایک خاصی بناعت کی ضرورت تھی۔

تو اس صورت میں کہ اپنے نظر مسلمانہ اکی نام متعلقہ تنظیمات کو صحیح طور پر  
علوم کر لینا سخت مشکل ہے اور ارادتی تاریخ بھی جب غشہ ساختہ ہیں دیتے۔  
تاجم مالا دید کلہ لای ترک کلہ کے تابعہ کے موافق مناصب اور نکام  
کے نامہ کو ہم کسی قدر بیان کرنے میں جو ہمتوں سے دستیاب ہیں۔ اس سے ہدید  
واسی میں باہمی تناصُب کا مسلمان بخوبی معلوم ہو سکتے گا۔

## چند عہدے اور مناصب

— (۱) —

### قضا (نجی)

عثمانی خلافت میں قضا (نجی)، کے منصب پر مستادر اکابر مختلف اوقات میں  
منعقد رہے ہیں ان میں مندرجہ ذیل حضرات بھی ہیں۔

(۱) حضرت سیدنا عثمانؑ کی جانب سے مدینہ منورہ میں قضا کے عہدہ پر  
زید بن ثابت الصاری (صحابی) تھے۔

”...وَكَانَ عَلَى قَضَايَاءِ عَثَمَانَ يَوْمَ مِنْ زِيدٍ بْنِ ثَابَتٍ“

(۲)۔ تاریخ ابن حجر الظہری، ص ۱۴۷، ج ۵

تحت عمال عثمانؑ، سنتہ ۵۳

(۳)۔ اکمال الابن اثر ابو الحسن، جلد ۲، ص ۹۵  
تحت اسماء عمال عثمان

(۴)۔ البدا بر ابن کثیر راج، ج ۲، ص ۲۲۷ تخت

ذکر سیعیۃ علی بالخلافۃ۔

(۵) خلافت عثمانی میں میرہ بن نوبل بن الحارث بن عبد الملک الباشی  
قاشر تھے۔

”...وَكَانَ الْمُغِيْرَةُ بْنُ نُوْبَلَ قَاضِيًّا فِي خِلَافَةِ عَثَمَانَ“

(۱) — الاستیعاب لابن عبد البر ج ۳، ص ۲۶۶

مع اصحاب تخت مغیرہ ذکور۔

(۲) — اسد الغابلین اشیر، ج ۲، ص ۳۰۸

تخت المغیرہ ذکر۔

(۳) — الاصحاب لابن حجر، ج ۳، ص ۳۲۴

محمد استیعاب تخت المغیرہ بن نوبل

(۴) —

### بیت المال (یا خزانہ)

مئجھیں نے عہد عثمانی میں اسلامی بیت المال پر متعدد لوگوں کا  
منزکر کیا جانا تحریر کیا ہے۔ ان میں سے بعض حضرات کو ذیل میں نقل کیا  
جاتا ہے۔

— بیت المال کے منصب پر عبداللہ بن ارقم (صحابی) فائز تھے۔  
پھر انہوں نے استغفاری کیا تو حضرت عثمان غنی اسے منظور کریا۔

..... وکان علی بیت المال عبداللہ بن ارقم ثما استغفی

فعفاہ ۴

(۱) — تاریخ خلیفہ بن المیاد، ج ۱، ص ۱۵

جزء اول تخت عمال عثمان غنی

(۲) — اسد الغابلین اشیر، ج ۳، ص ۱۱۵ تخت

عبداللہ بن ارقم

عہد عثمانی میں بیت المال پر عبداللہ بن ارقم کے نگران و ناظر رہنے کو

حافظ ابن حجر نے بھی الاصحاب جلد ثانی میں درج کیا ہے۔

الاصابہ، ج ۲، ص ۲۶۵ تخت عبداللہ بن ارقم

بعض اوقات اس منصب پر زید بن ثابت (نصاری) کا متعین

ہزا بھی اسلام رجال کی کتابوں میں منتقل ہے۔

”... وکان زید علی بیت المال عثمان غنی

اسد الغابلین اشیر الحزری، ج ۲، ص ۲۲

تحت زید بن ثابت (نصاری طبع طہران)

ایں جریدہ و این اشیر و آئین کشیر وغیرہ موظفین نے ذکر کیا ہے کہ عثمان خلافت

میں بیت المال کے عہدہ پر عقبہ بن عمر و فائز تھے۔

”... علی بیت المال عقبہ بن عمر و ”

را) — تاریخ طبری ج ۵، ص ۳۹۰ تخت

عمال عثمان غنی

(۱) — اکمال لابن اشیر، ج ۳، ص ۹۵

تحت عمال عثمان غنی

(۲) — البدایہ، ج ۷، ص ۲۲۴ تخت ذکر

بیت علی بالخلافہ۔

(۳) —

### خراج و عشر وغیرہ کی وصولی کا صیغہ

ذور عثمانی میں بعض لوگوں کو خراج و عشر وغیرہ (اسلامی میکیں)، کی  
وصولی پر منفرد کیا جاتا تھا۔ آج کل کی اصطلاح میں ٹیکیں کی وصولی کے یعنی تصدیلہ

کا تجویز کیا جانا بھولیا جائے۔

چنانچہ عراق وغیرہ کے علاقے کے لیے جابر بن فلان المزنی اور حاکم الانصاری  
ستعین تھے۔

”... و علی خراج السواد جابر بن فلان المزنی ...  
وسماک الانصاری، الخ“

(۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸ تخت

عمال عثمان - ۳۵۷ھ

(۲) — اکامل لابن اثیر الجزیری، ج ۳، ص ۴۹  
تخت اسلام عمال عثمانی -

(۳) — البدایر لابن کثیر، ج ۲، ص ۲۲ تخت  
ذکر سبیله علی بالخلافۃ -

(۴) — کتاب التمهید والبيان، ص ۱۳۶ تخت الباب  
الاثان - طبع بیروت، لبنان

— (۳)

## فوجی افسر

اسلامی فوج کا الگ شعبہ تھا اس میں سب سب مرتب لوگ متین کیے جاتے  
تھے جن مختلف علاقوں پر کے لیے منتدر جریل اور نگران مقرر تھے۔ کوڈ کے مذاقہ  
کے لیے القفاع بن عرب نامی فوجی آفسر تھے۔

”... و علی حربہ القفاع بن عمرہ“

(۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸ تخت اسلام عثمان - ۳۵۷ھ

(۱) — اکامل لابن اثیر، ج ۳، ص ۹۵ تخت  
اسلام عثمانی -

(۲) — البدایر، ج ۲، ص ۲۳ تخت، ذکر  
بیعت علی بالخلافۃ -

(۳) — کتاب التمهید والبيان فی مقتل الشیعہ  
عثمان، ص ۱۳۹، باب الشیعہ

— (۴)

## شرطہ (پولیس)

پلیس میں منای اسنادات درست رکھنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس قسم  
کے امور کیے نلافت عثمانی میں شرطہ یعنی پولیس کا شبہ قائم تھا۔ اس کام پر بجزء  
آنیس عبد اللہ بن فضل، قبیلہ بنی قیم کے قریشی تھے۔

”... و كان علی شرطہ عبد الله بن قنفذ من مبني قیم

قریش“

(تاریخ نبیفہ بن نیاط، جز داول، ص ۱۵) -

تخت اسلام عثمانی (بلبو عراق)

۴

## الكاتب (نقشی و محرر)

نبیفہ اسلام کے لیے تحریری ضروریات کی ناظر ایک تحریر نقشی درکار ہوتا ہے  
جس عثمانی میں یہ خدمت مردان بن الحکم نے سرانجام دی۔

”.... وکاتبہ مردان بن الحکم“

(تاریخ خلیفین بن خیاط، ج ۱، ص ۱۵)

اوّل تخت عالی عثمان، مஸوی عراق)

(۷)

## نیابتِ حج

(۳۵ھ)

یہ چند ایک مناسب اور بعدتے تاریخ کے اوراق سے ہم نے نالوں کی

خدمت میں پیش کر دیتے ہیں۔

چہر عثمانی میں جب آخری حج کا موظر آیا تو حضرت عثمان کو باغیوں نے اپنے  
مکان میں محضور کر لکھا تھا۔ خود حج کے یتے شریعت لے جانے سے مدد در تھے۔  
اس وقت حضرت علیؑ کے چنان برادر حضرت عباس بن عیاض طبلی راشی کو  
بلرا کراپنی طرف سے ایمیر حج بن اکرم کے شریعت روایت کیا۔ ابن عباس نے ایمیر المؤمنین  
بلکہ بعض بھی لامش سے ہیں اور بعض درسرے قیائل سے ہیں۔  
عثمانؑ کے حکم سے مکار شریعت میں جا کر مسلمانوں کو حج کروایا۔ یہ ۳۵ھ کا حادثہ  
اگر باء وغیر افراہ کا شمار کرنا ناظرین کرام پر چھوڑ دیا جاتا ہے۔

اپنے افات پسند قلب سے قبائی عصیت دوڑ فراک خود بی موازنہ  
فرالیں میزان عمل آپ کے ہاتھیں ہے۔

”کاتب“ کے منصب کے متعلق اور مردان بن حکم کی بیٹے چند پیزیں غیر تربیت  
ہم انشاء اللہ عرض کریں گے تاکہ یہ منصب بہتر طرق سے واپس ہو جائے۔

”... عن عكرمة عن ابن عباس عن عثمان بن عفان استخلفه  
علي الجرف السنة التي قتل فيها سنة خمس وثلاثين ر ۳۵  
خرج فحیج بالناس بأمر عثمان.“

۱) — طبقات ابن سعد، حج، ج ۲، ص ۲۴۰ تخت علی تخت

ذکر عصیت عثمان، طبع لیدن

۲) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ح ۱، ص ۵۲

تخت علی تخت، طبع عراق۔

تدبیہ: قبل ازیں ہم یہ داقعہ حادیہ نبیم کے حصہ سوم عثمان کے باہم پھرم کیا تھا

## بعض اہم مقامات اور ان کے حکام

خلافت غنائی میں

قبل ایں ساختہ عنوان یہ چند ایک مناسب کا ذکر کیا ہے۔ اب پندرہ مشہور مقامات کے مولا و حکام کا بیان کردیا مناسب ہے۔ ان مقامات کے والی و حکام کی حیثیت اس علاقہ کے یہ دیپی کشیر یا لشکر کی طرح ہوتی تھی۔ اس حلقہ کے انتظامات ان کے سر بردار ہوتے تھے۔

ان تفصیلات کے ذریعے اموری حکام اور غیر اموری حکام کا پتہ لگا آسان ہو گا اور معلوم ہو باتیں کا کچھ ستر عثمان بن علی نے کہتے افراطی امیتی سے لے کر حاکم بنا دیتے اور لکھتے تعداد بخواہست کے ماسو اتفاق رکی ؟

(1)

مکاتب المکتب

مختلف مواقیع پر عہد شناختی میں مکہٰ شریف کے لیے مندرجہ ذیل حاکم درالی متبعین رہتے ہیں۔

أول :- خالد بن العاص بن هشام المخزومي (صحابي)

الاستباہ سے تاریخ کرام کی خدمت میں مدد و تعریض کی جاتی ہے کہ تائذ کی ابیینہ عبارات  
نقش کرنے اور پھر ان کا ترتیج دینے میں طوالت ہوتی ہے اس دیہ سے بعض مقامات  
میں صرف اور وہی مطلب ذکر کرنے کے بعد حوالہ بتا دیا گیا ہے۔ تسلی فرمادیں اپنی طرف  
سے حوالہ کی صحت کی کوشش کی جی ہے۔ (منہ)

- (١) — تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ١، ص ٥٦ تخت عثمانی -

(٢) — تجربہ اسلام الصحابہ، ج ١، ص ٦٢، المذکور و آئۃ المعارف بطبع حیدر آباد کن تخت خالد بن العاص -

دوم — علی بن عدی بن ربیعہ (صحابی)

(١) — تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ١، ص ٥٦ تخت عثمانی -

(٢) — تجربہ اسلام الصحابہ، س ٣٢٣، ج ١، المذکور و آئۃ المعارف حیدر آباد کن -

سوم — عبد اللہ بن عمر الدھنی

(١) — تاریخ طبری، ج ٥، ص ٨٩ تخت عثمانی شکرہ

(٢) — انکاٹ لابن اشیر، ج ٣، ص ٩٥

(٣) — کتاب التہذیب والبیان فی مقتضی شہید عثمان ص ٥٠، الباب الثامن - بطبع بیرونی -

(٤) — او صاحب تاریخ بیقی (شیعہ)، نص ۷، انتخاب عثمانی طبع بیرونی بستان (بلڈنگ) میں عبد اللہ نذکر کا سکھر بیت پر عامل عثمانی درج کیا ہے -

چارم — عبد اللہ بن الحارث بن نوقل ملکی ہاشمی ابو محمد (لقب بیہر)

(١) — طبقات ابن سعد، ج ٥، ص ١٥ تخت عبد اللہ نذکر بطبع لیدن -

(۲) تہذیب التہذیب لابن حجر عسقلانی،<sup>۱۸۰</sup>  
جلدہ سخت عبداللہ بن الحارث۔

(۳)

## المدرنۃ المنورۃ

- پنجم — جب حضرت عثمان اپنے دروغ لافت میں حج کو تشریف رے جاتے تو زیرین ثابت انصاری (صحابی)، کو دیرین طبیعہ پر اپنا نسب مستین فرمایا تھے۔
- (۱) تاریخ طبری، ج ۲، ص ۴۲۵، تخت عیلی بن امیة امیی۔  
 (۲) — الاصابہ، ج ۲، ص ۴۳۰، مع الاستیاب تخت عیلی بن ذکرہ  
 (۳) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸، تخت امام عمال عثمان۔  
 (۴) — اکامل لابن اشیر، ج ۳، ص ۹۵، تخت احمد عمالہ۔  
 (۵) — کتاب التہذیب والبیان فی مقتل الشہید عثمان، مذکور طبع بروڈ  
 (۶) — تاریخ یعقوبی (شیعی)، ج ۲، ص ۷۴، اذکر ایام عثمان۔
- (۴)

## الطاائف

- ششم — الطائف پر عہد عثمانی میں القاسم بن رسیۃ الشفیعی والی او حاکم تھے
- (۱) تاریخ طبری، ج ۵، ص ۷۸، تخت عمال عثمان  
 (۲) اکامل لابن اشیر الجزیری، ج ۳، ص ۹۵  
 (۳) تخت امام عمال عثمانی۔
- (۴) کتاب التہذیب والبیان، ص ۵، اباب  
 اشمن طبع بروڈ، لبنان۔  
 (۵) تاریخ یعقوبی (شیعی)، ج ۲، ص ۷۴، تخت امام عثمان

(۳)

## الصنعا میں

ہفتہم — صنعا کے علاقہ پر عیلی بن منیہ امیی صحابی والی و حاکم تھے رج کو عیلی بن امیتہ بھی کہا جاتا ہے۔

- (۱) — الاستیاب، ج ۲، ص ۴۲۵، تخت عیلی بن امیتہ امیی۔  
 (۲) — الاصابہ، ج ۲، ص ۴۳۰، مع الاستیاب تخت عیلی بن ذکرہ  
 (۳) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸، تخت امام عمال عثمان۔  
 (۴) — اکامل لابن اشیر، ج ۳، ص ۹۵، تخت احمد عمالہ۔  
 (۵) — کتاب التہذیب والبیان فی مقتل الشہید عثمان، مذکور طبع بروڈ  
 (۶) — تاریخ یعقوبی (شیعی)، ج ۲، ص ۷۴، اذکر ایام عثمان۔
- (۵)

## الجند (میں)

ہشتم — عبد عثمانی میں جند کے مقام پر عبداللہ بن ابی رسیۃ المخزوی صحابی والی و حاکم تھے۔

- (۱) اسد الغابی معرفۃ الصحابة، ج ۳، ص ۱۵۰۔  
 (۲) تخت عبداللہ بن ابی رسیۃ المخزوی، طبع تهران۔  
 (۳) الاصابہ، ج ۲، ص ۲۹، تخت عبداللہ بن ابی رسیۃ  
 (۴) تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸، تخت امام عمال عثمان۔  
 (۵) اکامل لابن اشیر، ج ۳، ص ۹۵، تخت امام عمال عثمان۔

(۵) — کتاب التهید والبيان فی قتل الشہید  
عثمان، الباب الثانی، ص ۱۵۶۔ طبع بیروت۔

(۶)

## آذربیجان

نهم — آذربیجان کے علاقے پر اشاعت بن تیس کندی (صحابی) والی د  
حاکم تھے۔

(۱) اسلام غائب فی معرفة الصحابة، ج ۱، ص ۹۸  
تحت الاشاعت۔

(۲) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۸۰، تحت اسماء  
عمران عثمان۔

(۳) — انکامل ابن اثیر الجزیری، ج ۳، ص ۹۵  
تحت اسماء عمالہ۔

(۴) — البدایہ لابن کثیر، ج ۲، ص ۴۲۷۔ تحت  
بیعت علی بن الحلفاء۔

(۵) — کتاب التهید والبيان، ص ۱۳۹۔ الباب الثانی  
(۶)

## حلوان

دهم — اور حلوان کے علاقے کے لیے عتبیہ بن النباس حاکم تھے۔  
(۱) — تاریخ لابن حجر طبری، ج ۵، ص ۱۳۹۔ تحت  
اسماء عمالہ عثمان۔

(۱) — انکامل ابن اثیر الجزیری، ج ۲، ص ۹۵۔ تحت  
اسماء عمالہ عثمان۔

(۲) — البدایہ لابن کثیر، ج ۲، ص ۲۷۷۔ تحت  
بیعت علی بن الحلفاء۔

(۳) — کتاب التهید والبيان فی قتل الشہید  
عثمان، الباب الثانی، ص ۱۴۹۔ طبع پرتو بیان۔

(۴)

## ہمدان

یازدهم — ہمدان پر عبد عثمانی میں نویسنامی ایک صاحب الی و حاکم تھے۔

(۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۹۰۔ تحت اسماء  
عمران عثمان۔

(۲) — انکامل ابن اثیر الجزیری، ج ۳، ص ۹۵۔ تحت اسماء عمالہ عثمان۔

(۳) — کتاب التهید والبيان فی قتل الشہید  
عثمان، ص ۱۳۹۔ باب ثانی۔

تنینیہ: حافظ ابن کثیر نے البدایہ، ج ۸، ص ۱۴۶۔ شہرہ ذکر ہریر بن عبد اللہ الشافعی

میں بحکم ہے کہ قدکان (رجویں) عاملہ لاعتنا علی ہمدان۔  
یعنی حضرت عثمان کے لیے رائیک درست تک) ہمدان پر ہریر بن عبد اللہ الشافعی

(صحابی) بھی ساکم و ولی تھے؛

— اور مشہور مؤرخ یعقوبی شیعی نے بھی تاریخ یعقوبی میں ہمدان پر حضرت عثمان  
کی برف سے ہریر نہ کو رکا حاکم و ولی ہونا درج کیا ہے۔

تاریخ یعقوبی، ج ۲، ص ۶۱، تحت ایام عثمان و عمالہ عثمانی۔

(۹) —

## اصفہان

دوازدهم — اصفہان کے علاقے پر حضرت عثمانؓ کی جانب سے السائب  
ن الاقرع ولی تھے۔ (یہ صحابی ہیں)۔

- (۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۹۱ تخت اسلام عمال عثمانؓ
  - (۲) — اکمال لابن اثیر، ج ۳، ص ۹۵ تخت اسلام عمال
  - (۳) — کتاب التہید والبیان فی مقتل الشہید عثمانؓ  
الباب شام، ص ۱۵۰ طبع بیروت
- 
- (۱۰) —

## جرجان

سیغدھم — جرجان کے مقام پر ذرا بخشن انسابی حاکم تھے۔  
وکتاب التہید والبیان فی مقتل الشہید عثمانؓ  
الباب شام، ص ۱۵۰ طبع بیروت لبنان)

(۱۱) —

## ماسیندان

چهاردهم — علامہ ماسیندان پر ایک شخص جیش نامی ولی تھے۔

- (۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۹۱ تخت اسلام عمال عثمانؓ
- (۲) — اکمال لابن اثیر المجزی، ج ۳، ص ۹۵ تخت اسلام عمال

- (۳) — کتاب التہید والبیان، ص ۱۵۰۔ الباب شام۔
- (۴) —

## قرقیسا

پانزدهم — قرقیسا کے مقام پر (بعض اوقات) جریر بن عبد اللہ (صحابی)  
حاکم ولی تھے۔

- (۱) — تاریخ ابن حیر طبری، ج ۸، جلدہ تخت  
اسلام عمال عثمانؓ
  - (۲) — تاریخ ابن اثیر الرکامل، ص ۹۵، ج ۳ تخت اسلام عمال
  - (۳) — تاریخ ابن کثیر الردایر، ج ۲، ص ۲۲۷ تخت اسلام عمال  
بیرونی علی بالخلافہ۔
  - (۴) — کتاب التہید والبیان محمد بن یعنی بن ابی بکر،  
ص ۱۲۹۔ باب ششم۔
- 
- (۱۵) —

## ماہ

شانزدهم — تمام آہ میں ناک بن حسیب نامی ایک صاحب حاکم تھے۔

- (۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۳۹۱ تخت اسلام عمال عثمانؓ
- (۲) — تاریخ اکمال لابن اثیر درج ۳، ص ۹۵۔
- (۳) — کتاب التہید والبیان، ص ۱۵۰۔ الباب شام۔

(۱۳)

## الرَّى

- هذہم — رئی کے علاقہ پر عبد عثمان میں سیدین قبیل حاکم دوالی تھے۔  
 (۱) تاریخ طبری، ج ۶، ص ۲۹۹-۳۰۰ تھت اساد عمال عثمان  
 (۲) تاریخ الکامل لابن اثیر، ج ۳، ص ۵۹۵ تھت اساد عمال  
 (۳) کتاب التہذیب والبیان، ص ۳۹۶۔ الباب اثناء

(۱۴)

## قوم

- هذہم — قوم کے مقام پر عثمانی حاکم جلد بن جیرۃ الانانی تھے۔  
 درکتاب التہذیب والبیان، ص ۵۷، الباب اثناء من بین پیرت

(۱۵)

## الموصل

- وزدہم — اور الموصل کے علاقہ کے یہ سکیم بن سلامة دوالی حاکم تھے۔  
 درکتاب التہذیب والبیان لحمد بن عیین بن ابو ابکر  
 الانانی، ص ۳۹۸، باب پیشتر

(۱۶)

## الصنعا مر (شام)

- بستم — صنعا کے مقام پر شامہ بن عدی (صحابی) حضرت عثمانؑ کی طرف

## دالی و حاکم تھے۔

... کان (شمامة)، امیر العثمان على صنعا“

(۱) الاستیعاب، محاصل الصابرة، ج ۱، ص ۲۰۵

تحت شامہ بن عدی

(۲) اسد الغاب فی معرفة الصحابة، ص ۲۲۸-۲۳۹

جلد اول تحت شامہ بن عدی طبع طہران۔

## اعراض کندرگان کی نظروں میں چند مقامات

شہروں مقامات میں سے اب صرف آخری چار مقامات روپ نبصو۔  
 شام مسر کے والیوں کا ذکر باقی ہے وہ اب بیان کیا جاتا ہے۔ اور عہدہ کتابت  
 کا بھی ساتھ دکھنے والا کا معترضین اجابت کی طرف سے مقامات خصوصاً جائے لفڑی  
 تصور کیے جاتے ہیں۔ یہم نے ان مقامات کی متعلقہ چیزیں پیش کی ہیں ان پر منصفاً  
 نظر غائر فرا کو حضرت عثمانؑ کے طرقی کا جائزہ لیں اور معلوم کریں کہ:

آیا یہ سب کچھ کسی تعصب اور خلیش پروری کی بنا پر ہوتا رہا ہے؟ یا مسلمانوں  
 کی بہتری اور وقتی تقاضوں کی بنا پر کیا جاتا رہا ہے؟ چونکہ امیر المؤمنین سیدنا عثمانؑ  
 کی ویانت داری اور صفات اور راست پر چھپر اہل اسلام کو یقین اور اعتماد ہے  
 اس وجہ سے ان کی کا کر دگی اور پاسی کو کسی شک و شبہ کی نگاہ سے نہیں رکھا  
 جاسکتا۔ اب ان مقامات کی متعلقہ اشیاء کو ملاحظہ فرمادیں۔

(۱۷)

## الکوفہ

ناظرین کو معلم ہونا چاہیے کہ خلافت عثمانی کے دوڑاول اور آخری ذریعین

کھڑی کر دی وجہیا کہ عراقیوں کی فطرت ہے) اور سعید کے عزل کا تقاضا کیا تھا  
حضرت عثمان نے ان کے طالبہ کے پیش نظر سلطنت میں سعید کو معزول کر دیا  
اور ابو مریٹ اشتری کو کوفہ کا حاکم مقرر کر دیا۔

پھر ابو موسیٰ حضرت عثمانؑ کی شہادت تک والی دحاکم رہے۔

یہ صحنون مندرجہ ذیل مقامات میں دستیاب ہے ملاحظہ فراہمی :-

- (۱) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۱۴۵۔ تخت سلطنت
- (۲) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۰۔ تخت تسلیہ عالی عثمانؑ
- (۳) — الاصابہ لابن بجروح، ج ۲، ص ۲۵۲۔ معد الاستیعاب۔ تخت ذکر  
ابی موسیٰ (عبداللہ بن قیس)

(۴) — ملکات ابن سعد، ج ۵، ص ۲۲۔ تخت ذکر سعید بن العاص۔  
طبع اول لیدن۔

### تنبیہ

شیعہ مژہین نے بھی تسلیم کیا ہے کہ عثمانی خلافت کے آخری ایام میں  
کوفہ کے والی دحاکم ابو موسیٰ اشتری تھے۔

... وعلی الکوفۃ ابا موسیٰ الاشتری ۲۶

تاریخ بیرونی شیعی، ج ۲، ص ۶۷۔ ابجثت  
عالی عثمانؑ، طبع یروت لبنان۔

### مندرجہ کوائف کی روشنی میں

یہ بات عیاں ہو رہی ہے کہ کوفہ ریشمائی خلافت کے دوران  
موئی حاکم کو بی مسلط نہیں رکھا گیا بلکہ اُنہیں اور آخر سالوں میں غیر امری حضرت

کوفہ پر غیر امری حاکم دوالی تھے۔ درمیان میں داؤ دعوی عثمانی رشتہ دار دلیدن عقبہ  
اور سعید بن العاص، دوالی بناتے گئے۔

کوفہ میں عزل و نصب کے متعلق تھوڑی سی وساحت لکھی جاتی ہے جو حقیقت  
واقعہ بخشنے کے لیے مفید ہوگی۔

فاروقی خلافت کے آخری ایام میں کوفہ پر شیرہ بن شعبہ (صحابی) حاکم  
تھے۔ عہد عثمانی میں یہ تقریباً ایک سال تک دوالی رہے پھر حضرت عثمانؑ نے نہیں  
معزول کر کے حضرت سعید بن ابی وفا صاحب کو دوالی بنایا اور ساختہ فرمایا کہ ان کی معزولی  
کسی خیانت یا بُلائی کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ وقتی مصلحت کے تحت کی گئی ہے۔

(تاریخ ابن خلدون بلدوی، ص ۹۹۸ - ۹۹۹)

طبع یروت لبنان۔ تخت مقلع عربہ و امر الشری  
و سعیت عثمانؑ

پھر سلطنت میں سعید بن ابی وفا صاحب کو معزول کیا اور دلیدن عقبہ کو  
حاکم بنایا۔

رواہ البدریہ ابن کثیر، ج ۲، ص ۱۵۱۔ تخت سلطنت

طبع اول مصری ۲۷

اس کے بعد سلطنت میں دلیدن عقبہ کو معزول کر دیا اور سعید بن  
ال العاص کو دوالی دحاکم مقرر کیا۔

(۱) تاریخ خلیفہ بن خیاط، ص ۱۳۸۔ جزو اول تخت سلطنت

(۲) تہذیب التہذیب، ص ۱۳۳ - ۱۳۴، جلد ۱۱، افت

ذکر دلیدن عقبہ۔

چچہ تدلت کے بعد اہل کوفہ نے سعید بن العاص کے خلاف ثورش

حاکم بناستے گئے تھے صرف دریانی مدت میں دو عدد اموری اشخاص کو یہ بعد دیکھنے والے حاکم بنایا گیا تھا۔

(۱۹)

## البصرة

— عثمان غافل میں بصرہ کے حاکم پیدے ابو موسیٰ الشعراًی تھے رجن کام  
عبداللہ بن قیس ہے)۔ پھر ستمہ میں قریباً پانچ سال کے بعد وقتی تقاضوں کی  
بنا پر، ان کو معزول کیا کیا۔ ان کی جگہ عبد اللہ بن عامر کو شریعت عثمان نے حاکم اور  
والی بنایا۔

..... وَلِيُّ الْأَبْصَرِ سَنَةً تِسْعَ وَعِشْرِينَ ”  
(۱) تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۰۸۔ تخت  
تسلیۃ عمال عثمان۔

..... وَ اسْتَعْمَلَهُ عَطَمٌ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى الْبَصْرَةِ سَنَةً  
تِسْعَ وَعِشْرِينَ بَعْدَ ابْنِ مُوسَى۔ الخ  
(۲) اسد الغابی معرفۃ الصحابة، ص ۱۴۱، ج ۳۔

تحت ذکر عبد اللہ بن عامر بن کریز

— اس معزولی و تبدیلی کو مرتضیین حضرات نے خدا جائز کیا کچھ رنگ  
دے دیا ہے؟ حادثہ ان حضرات کے درمیان اس موقوفہ کوچک کی کشیدگی اور  
رنجیدگی نہیں پیدا ہوئی۔ اس پیزی پر مندرجہ ذیل اشیاء بطور شہادت پیش کی جاتی  
ہیں ان میں غور فرمادیں۔

(۱)

— حضرت ابو موسیٰ الشعراًی کو جب معزول کیا گیا اور عبد اللہ بن عامر حاکم  
مقروہ کو بسر پہنچنے تو اس وقت لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے حضرت ابو موسیٰ غیر

— پھر اس مدت میں بھی جب تبدیلی کے لیے حالات متعاضی ہوتے تو حضرت  
عثمان غافل نے والی کی معزول فرمادی۔ اس موقوفہ کی قسم کی شدت نہیں پیدا ہونے دی۔  
معروف کے اسباب جو بھی لوگوں نے کھڑکے کر دیئے۔ ان پر حضرت عثمان نے کوئی محنت  
نہیں فرمائی۔

— ولید بن عقبہ پر ان کے فحافین نے شراب نوشی کا اذکار ادا کا حضرت عثمان  
کے باس اس بابت کی گواہی دے دی۔ تو حضرت عثمان نے ولید پر سد لکاتی اور اس کو  
معزول کر دیا۔ راس واقعہ کے تفصیل حوالہ جات ہم انشاء اللہ جبکہ شانی میں ذکر کریں۔  
وہاں اس واقعہ کا پس منظر بہت عمدہ طریقہ سے معلوم ہو سکے گا۔

— اسی طرح سعید بن العاص کے خلاف شورش پسندوں نے شورش کھڑکی کر  
دی۔ رسپیا کمر ایل عراق کے طبائع میں عموماً شروع و فادہ تھا تو حضرت عثمان نے شرکوفہ  
کرنے کے لیے سعید کی تبدیل فرمادی۔

— یہ تمام حالات حضرت سیدنا عثمانؑ کی انصاف پسندی، عدل گھستری، سلامت  
روہی کی گواہی دیتے ہیں اور حقی المقدور عوام کی بہتری اور پیلک کی بیانیت کرنے پر  
دلالت کرتے ہیں۔

— حضرت عثمانؑ پڑھن والازام فائم کرنے والے احباب نے اپنے  
معترضانہ ذوق کے مطابق ان تمام چیزوں کو نوٹیش پروری و قابلیت صحتیت کے پڑھے  
میں ڈال دیا ہے اور قبیلہ پرمدی کی تاریخ مرتبہ کرنے کی خاطر زیرہ بنالیا ہے۔  
(فیما للجعوب)

عبداللہ بن عامر کے حق میں کلام فرمایا وہ قابل شنید ہے اور طمعن کرنے والے امانت کے لیے لا تین عبرت ہے۔

حضرت ابو موسیٰ الشعراً نے فرمایا کہ :

”...قد اتاکم فتحی من قدیثی کیم الامہات والعمات  
والحالات یقون بالمال فیکم هنکذا ونحو“

(۱) نسب قریش لصعب النبیری، ص ۱۷۲

تحت حالات عامر بن کریز۔

(۲) سیر العلام النبلاء للذہبی، ص ۱۳، ج ۳

تحت عبد اللہ بن عامر

(۳) تاریخ خلیفہ بن خبیلہ، ج ۱ ص ۳۶ تخت

یعنی قریش میں سے ایسے باعزت جوان آپ کے پاس پہنچے ہیں جن کی مایوسی پھوپھیاں، خالائیں، شریعت اور سیکھی ہیں۔ اور اس طرح اس طرح تم کو ماں دین گا (یعنی خوب سعادت کریں گے)۔

(۴)

ادراس منغفرہ پر عبد اللہ بن عامر نے حضرت ابو موسیٰ الشعراً سے ان کا احترام و اکرام محفوظ رکھتے ہوتے ایسی گفتگو کی جوان کے انلاص و صفائی معاملات پر دلالت کرنے کے ساتھ ساتھ ہائی عدم منکر و عدم مناقشتہ کا واضح ثبوت ہے۔ ”...فَاتَّاَهُ ابْنُ عَامِرٍ مَفْقَلَيَا ابْنَ ابْنِ مُوسَى مَا احْدَمْ بِقَيْ  
اخیک اعرف بِقَنْتَلَكَ مَنْ اَنْتَ امِيرُ الْبَلَدِ اَنْ اَقْبَلَ  
وَالْمُوْصَلُ اَنْ رَجَلَتْ قَالَ جَزَّاكَ اللَّهُ يَا ابْنَ اخِي خَيْرًا شَوَّ  
ارْتَحَلَ إِلَى الْكُوفَةِ“

طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۲ تخت عبد اللہ

بن عامر بن کریز طبعہ اول لیدن۔

یعنی عبد اللہ بن عامر نے عرض کیا کہ آئے ابو موسیٰ آپ کے صحیحون میں سے

آپ کے فضل و ثرف کو مجھ سے زیادہ پہچاننے والا کوئی نہیں۔ اگر آپ کے بیان رہے  
میں قیام فرمادیں تو آپ کی حیثیت امیر شہر کی ہو گی اور اگر بیان سے رو درسی جگہ،  
 منتقل ہو جائیں تو جو ہی آپ کے ساتھ متعلق اور ارتبا طفاق ہے۔

حضرت ابو موسیٰ نے (رجاہا)، فرمایا آئے برادرزادے! اللہ تجھے جزاۓ خیر

عطاف رہائے، اس کے بعد وہ کو فرش کی طرف منتقل ہو گئے۔

(۳)

نیز یہ بات بھی قابلِ ملاحظہ ہے کہ بصرہ سے یہ ان کی تبدیلی رضا مندی کے ساتھ

ہوتی تھی۔ اس میں کسی بجهہ اکاراہ یا انداختگواری کو منتقل نہیں تھا درست و درسی با۔

ابو موسیٰ الشعراً کو فرمیں ولی بننا قبول نہ فرماتے۔

ان واقعات نے مثل صفات کو دیکھا منصب نہ لکی تبدیلی کیں میں بازت

طریقہ سے ہوئی تھی کسی قسم کی باہم کشیدگی اور پریشانی نہیں پیش کی تھی۔

گروہ بندی اور عصیت کی تاریخ سازی کرنے والے حضرات کو اللہ

ہدایت بخش نہیں نے اصل واقعات کو الٹ پیٹ کر مسئلہ کی تسویر کا گز ہی

بدل ڈالا۔ یہ ان بزرگوں کا اپنا نقی کمال ہے۔ درست تحقیقت میں حضرت عثمان

کے پیش نظر قبائلی عصیت باکل نہ تھی۔

(۴)

## الشام

عہد نبوی امیر معاویہ کے متعلق اتنی وضاحت ضروری ہے کہ امیر معاویہؓ کا

کا تسبیب نبوی ہرنا تو مسلمات میں سے۔ پھر اس کے علاوہ نبی انہیں سلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے مبارک ہمین بعض اوقات امیر معاویہ کو ہدیدہ منصب عطا فرمایا جب داؤل بن حجر اسلام لاتے تو نبی کیم سلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایک قطعہ اراضی عطا فرمائے کام ارادہ کیا بھی کرم سلی اللہ علیہ وسلم نے امیر معاویہ کو اشارہ فرمایا کہ ان کے ساتھ حاکر وہاں سے ایک حلقت زین ان کے لیے متعین کر کے ان کو لے دیں۔ اب علم کی تسلی کے لیے خواہ کی اصلی عبارت ذکر اچھا ہے۔ داؤل نور کہتے ہیں کہ:

..... فیبعث رَسُولُ اللَّهِ صَلَّمَ، مَعِي مَعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سَفِيَانَ  
قالَ دَامَرُكَانَ يَعْطِينِي أَرْضًا فَيَفْعَلُ أَلِيَّ

(تاریخ کبیر بخاری، ج ۱، ص ۲۵۶-۲۶۱) تخت داؤل بن حجر  
او رسالہ القابہ واصابہ میں بھی یہ مضمون موجود ہے۔  
..... واقطعه ارضًا فارسل معه معاویۃ بن ابی  
سفیان و قال اعطها ایتاہ ۳

(رسالہ القابہ، ج ۵، ص ۱۸، تخت داؤل بن حجر  
طبع طہران) ۴

(الصحابہ، ج ۳، ص ۹۲) محدث استیعاب  
ذکر داؤل بن حجر

عبد سدیقی صدیق البر کی خلافت میں بھی امیر معاویہ کو ایک باعزم منصب حضرت صدیق شے عنایت فرمایا۔  
علاقہ شام میں امیر معاویہ کے بڑے برادر ریزید بن ابی سفیان قتوغا اسلامی

کے سلسلہ میں لگتے ہوئے تھے ان کی معاونت کے طور پر وہاں ایک اندادی جماعت بھی کی ضرورت پیش کی تو حضرت سدیق اکبر شام کی طرف ایک جماعت روانہ کی اور اس جماعت پر امیر معاویہ کو امیرناکر فرست فرمایا۔  
عبارت ہمارا میں یہ ضمن ملاحظہ فرمادیں:-

— ..... واجتمع الى ابی بکر اناس فاما معلیم معاویۃ  
دامرا بالحاج بیزید خروج معاویۃ حق لحق بیزید... الخ

(۱) — تاریخ الطبری، ج ۳، ص ۳۰۰، تخت سلطنه

(۲) — البدایہ لابن کثیر، ج ۱، تخت سلطنه

عبد فاروقی احمد غارقی میں شام کے علاقہ میں ریزید بن ابی سفیان فوت ہو گئے  
دیہ سلطنه یا ۱۵ھ میں طاغون عروس کا موقعہ ہے۔

تو ان کے قائم مقام امیر معاویہ کو حضرت فاروق اعظم نے اس سلقة کا امیر  
معین فرمایا۔

پھر حضرت شہنشہ نے بھی اپنے ذریغہ خلافت میں شام کے علاقہ کا حاکم امیر معاویۃ  
کو بی برقوار کر کا۔

ذیل میں یہ ضمن مدرج ہے تسلی فرمائیں۔

..... شرجمع عمر الشام کلما المعادیہ و اقداء عثمان ۵

(۱) — سیر اعلام النبلاء للذہبی، ج ۳، ص ۸۸

تحت معاویہ بن ابی سفیان۔

(۲) — الاصابیل ج ۳، ص ۳۱۲، تخت

معاویہ بن ابی سفیان۔

(۳) — تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۱، تخت تسمیہ

عمال عثمان۔

(۳) — تہذیب الاسلام واللغات للشزوی، ج ۵، ص ۸۷، تخت

تحت معاویہ بن ابی سفیان -

عہد عثمانی اندر بجات بالا کے ذریعہ واضح ہوا کہ حضرت عثمان نے امیر معاویہ کو کوئی جدید حاکم نہیں مقرر کیا بلکہ سابق خلافاء کے مقرر شدہ حاکم کو علقد شام کے لیے برقرار کھا۔

امیر معاویہ اپنی طبعی صلاحیتوں کی بنا پر اپنے فرائض دایمی کو مدد طریقہ سے سرانجام دیتے تھے۔ حکمرانی کا ملینہ تھا اور عوام کے سائل حل کرنے میں کوئی خامی نہیں پھوٹ رہتے تھے اور نہیں رعایا کی طرف سے کوئی ناص شکایت پیش آئی تھی۔

ان حالات کے تحت اگر مرد علاقے مختارہ ان کی تحریک میں دے دیئے گئے تو اس سے فتنہ و ضادات کھڑے ہونے کا کوئی سوال بھی پیدا نہیں ہوتا۔ جن آدمی کی شخصیت کے ساتھ خناد ہو تو اس کے متعلق قدم قدم پر قرار اتنا قائم کیسے باسکتے ہیں۔

— گروہی تھتب سے الگ ہو کر اگر اضافات سے کام لیا جاتے تو اس مقام میں حضرت امیر معاویہ کا ایک اپنا بیان کافی و شافی ہے۔ وہ بھی ہم ناظرین کی خدمت میں پشتی کرتے ہیں۔

حضرت امیر معاویہ ..... ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کان مخصوصاً فولانی فاصل فی امرہ ثم استخلف ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فولانی ثم استخلف عمر فولانی ثم استخلف عثمان فولانی فلماں لاحظہ منہم ولهم بیلنى إلآ و هو راضٍ عَنِي

تاریخ ابن حجر الاطبری، ج ۵، ص ۸۷، تخت

سلسلہ ذکر تسلیم میں تیرمن (ابل، المقتالہما)

یعنی امیر معاویہ کو فدکی ایک جماعت کو خطا ب کر رہے تھے، فراتے ہیں، کہنی، اقدس صلی اللہ علیہ وسلم مخصوص تھے انہوں نے مجھے حاکم اور ولی بنایا اور اپنے کام میں داخل کیا پھر ابو بکر رضی اللہ عنہ خلیفہ ہوئے، انہوں نے مجھے حاکم بنایا ان کے بعد عثمان خلیفہ ہوتے انہوں نے مجھے ولی مقرر کیا حضرت عزیز رئی بدر عثمان خلیفہ ہوتے تو انہوں نے مجھے حاکم بنایا۔ پس میں ان میں سے جس کے لیے ولی بننا اور جس نے مجھے ولی بنیادوہ سب مجھ سے راضی رہے رکسی کوشکایت نہیں ہوتی۔<sup>۱۲</sup>

### خلاصہ یہ ہے کہ

(۱) — امیر معاویہ کے حق میں جو سنت نبھی تھی حضرت عثمان نے اس کے موافق عمل درآمد کیا۔

(۲) — اسی طرح صدقیت و فاروقی دوسر کا جو طرق کا امیر معاویہ کیے آرہا تھا، حضرت عثمان نے اسی کو جاری رکھا۔ کوئی جدید عزل نہیں اختیار کیا۔

(۳) — ان کے عوام کی طرف سے امیر کی تبدیلی کا کوئی تقاضا سامنے نہیں کیا تھا جس کی وجہ سے ان کو عزل ہو جاتا۔

اندریں حالات تین دعا عثمان کے حق میں امیر معاویہ کو حاکم شام رکھنے پر گروہی تھتب اور قبائلی عصیت کا پروپگنڈا کرنے اپنیا ہے اور حقیقت داقوہ کے باہم خلاف ہے۔

(۲۰) - - -

## مصر

خلافت عثمانی میں حضرت عمرو بن العاص مصر کے ساکم اور ولی تھے۔ وقتی تقاضوں کے موافق عثمانی دور کے سال پہلام میں یعنی ۳۷ھ میں ان کو مزول کیا گیا۔ ان کی جگہ پر عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو مستین کیا گیا۔ یہ حضرت عثمانی کے زناعی برادر تھے یعنی حضرت عثمانی نے عبد اللہ کی ماں کا درود پڑھا۔

(ملاظہ ہے۔ اسد الغاب، ج ۳، ص ۱۶۳۔ بخت عبد اللہ

بن سعد بن ابی سرح)

عبد اللہ بن سعد مذکور بنی امية سے نہیں ہیں بلکہ بنی عامر سے تھے حضرت عثمانی کے زناعی برادر ہے ابی سرح کا نام کا سرح تجویز کر دیا گیا ہے۔

منصب کی یہ تبدیلی بھی کسی تعقیب یا قبیلہ پرستی کی بنا پر نہیں کی گئی تھی۔ حضرت عثمانی کے سامنے قبائلی عصیت وغیرہ کے نظریات باخل نہ تھے، بلکہ اس سرقعہ کی مصلح اور ضرر توں کے تحت یہ تباری کیے جاتے تھے۔

اس چیز پر مندرجہ ذیل واقعات ہم ناظرین کے سامنے رکھتے ہیں۔ ان میں خور کرنے سے یہ مسلم صافت ہو جاتے گا۔

اول۔ خلیفہ بن خیاط نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ

— وَفِيهَا سَنَةٌ (۳۷ھ) عزل عثمان بن عفان بن عمرو بن العاص عن مصر وَلَا هُوَ عبدُ اللَّهِ بْنِ سَعْدٍ بْنِ ابْنِ سَرْحٍ فَغَزَا ابْنَ ابْنِ سَرْحٍ افْرِيقِيَّةً وَمَعَهُ العِدَادَةَ عَبْدُ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو عَبْدُ اللَّهِ بْنِ عَمِيرٍ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنِ الزَّبِيرٍ۔ الخ

”یعنی ۳۷ھ میں عمرو بن العاص کو حضرت عثمانی نے مصر سے مزول کیا اور عبد اللہ بن سعد کو ولی بنیاء ترکیہ کی اسی سال افریقیہ کی جنگ کی مجم شروع کی۔ اس جنگ میں عبد اللہ بن عفر اور عمرو بن العاص کے اٹکے عبد اللہ ام این زبیر وغیرہ اس کے ساتھ شرکت جنگ ہوتے“

(۱) تاریخ غلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۳۲۔

### تحت سے

(۲) تاریخ غلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۔

تحت قسمیت عثمانی

(۳) فتوح البلدان بلاذری، ج ۲، ص ۲۲۳۔ تحت

عنوان فتح افریقیہ۔

(۴) تاریخ ابن خلدون، ج ۲، ص ۳۰۰۔ اجلد ثانی

تحت عنوان ولایت عبد اللہ بن ابی سرح علی

مصطفروف فتح افریقیہ۔ طبع بیردت

دوسرے اس کے بعد و مراجعتہ (۳۷ھ) کا ہے وہ بھی لما عظیم فتویں۔ خلافت عثمانی میں خراسان و طبرستان وغیرہ علاقوں کی فتوحات کے لیے ایک زبردست فوج تیار کی گئی۔ امیر کش سعید بن العاص اموی تھے جسے بڑے بڑے اکابرین انتہت اور صاحبائکار اس مہم میں شرکت ہوتے۔ ان حضرات میں عبد اللہ بن عمرو بن العاص بھی تھے اور وہ اس کا خیر میں بخشی شرکت ہوتے تھے۔ ابی علم کی قتل کیلئے طبری کی عبارت بلطفہ درج کی جاتی ہے اور باقی مؤمنین کا صرف حوالۃ کتاب دے دیا ہے۔

”... عن حنش بن مالک قال غزا سعید بن العاص من

حصیت کی وجہ سے الگ نہیں کیا گی تھا بلکہ وہی مصلحت اور یہ ضرورت کے تحت یہ معاملہ پیش آیا تھا۔  
اکابر صاحبہ کرام کے تعامل سے یہ سلسلہ صاف اور بے غبار ہے۔  
اغراض کنندگان کی کوئی بخشی کا کوئی علاج نہیں۔ مالک کیم سب مسلمانوں کو تمام صاحبہ کرام کے خیں میں حنفی کی توفیق عطا فرماتے۔ اور مفترض احباب کو ہدایت نہیں۔

## کاتب کا منصب

تاریخ کی کتابوں میں لکھا ہے کہ حضرت شماںؑ کے لیے مردان بن الحکم اکتاب تھا۔  
”تاریخ خلیفہ بن حبیط، ج ۱، ص ۲۵۷“ تحت عمال علمائی،  
طبع عراق، ۴۔  
حکومت کے عہدوں میں اس دور کے اعتبار سے کاتب کا صحیح منہج ”نشی“ اور ”محترم فقرت“ ہے۔ مفترضین حضرات نے اس چھوٹے سے عہدہ کے مفہوم کو من امنی تشریعات کا جامہ پہنا کر کہیں سے کہیں پہنچا دیا۔ پوری ملطنتِ عثمانی کا یکٹری تجویز فرمائ کر تمام ملک کے درواست پر سلطنت فرمادیا۔  
اغراض کنندگان کے باپر کوت قلم کا یہ ادنیٰ کوشش ہے اور ان کے فن خطابت کا یہ کمال ہے وہہ اس دور میں ہمایا نہیں اور تراکما مقام اور کہاں تمام ملک پر سلطنت سکرٹری کا منصب؟

”جو چاہے آپ کا حسن کر شہر ساز کے  
غیر ملکی میں ناظرین کے علم میں یہاں ہونی چاہیے کہ مردان بن الحکم عبدالغفاری  
(۱) اس سلسلہ میں ناظرین کے علم میں یہاں ہونی چاہیے کہ مردان بن الحکم عبدالغفاری“

الکوفۃ سنتہ ۳۰ھ بیرونی خراسان و معہ حدیفۃ بن الیمان و ناس من اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و معہ الحسن والحسین و عبد اللہ بن عباس و عبد اللہ بن عمرو و عبد اللہ بن عمر و عبد اللہ بن النبی و الم  
(۱) — تاریخ للطباطبائی، ج ۵، ص ۵۔ ذکر الجرعة عن غزو سعید بن العاص طبرستان۔  
(۲) — اکمال الابن (اشیراج ۳، ج ۳، ص ۵)۔ ذکر غزوہ طبرستان  
(۳) — البدایہ للابن کلیش رج، ص ۲۳۶۔ تحت سنتہ ۳۰  
(۴) — تاریخ ابن خلدون، ج ۲، ص ۱۰۸۔ تحت غزوہ طبرستان۔ طبع سیدت۔

— اگر عمرو بن العاص کی معزولی متعصباً اور قابل اغراض تھی تو اس ذر کے اکابر صاحبہ کلام کو اقل احتیجت پہنچتا تھا کہ اس کے خلاف معلم اتحاد کرج کرتے اگر خلیفہ اسلام اپنی قبیلہ پرستی سے بازن آتے تو ان کے اہم کاموں میں شرکیب کار بونا تک دیتے یہاں معاملہ بر عکس ہے کہ خود عمرو بن العاص کے صاحبزادے عبد اللہ بن عزیز بن العاص اسی سال (۳۲ھ) میں افریقیہ کی ہمیں باقی اکابرین کے ساتھ شرکیب چہاڑ ہوتے۔ اور غنائم سے دوسروں کی طرح حصہ رسیدی حاصل کیا۔ اور دوسرے کسی بزرگ نے بھی یہ اغراض نہیں کھڑا کیا۔

— پھر سنتہ ۳۰ھ میں بھی غزوہ طبرستان وغیرہ میں یہی صاحبزادے دیگر بزرگ کی طرح شرکیب جنگ ہوتے اور ان ہمہوں میں پوری طرح حصہ لیا۔  
غمقیر یہ ہے کہ ان واقعات کے ذریعہ معلوم ہو گیا کہ عبد اللہ بن عمرو بن العاص کے والد (عمرو بن العاص) کو ان کے منصب سے کسی گردہ بندی اور

میں ہمیشہ کاتب (یعنی مشی یا محتر) کے عہدہ پر نہیں تھا بلکہ ایک زمانہ تو اس کو  
البھر کے علاقہ پر حاکم و ولی بنایا گیا۔

خلیفہ بن خیاط نے اس مسئلہ کو بالفاظ ذیل درج کیا ہے :

”...وَمَنْ فُلِتْهُ عَلَيْهَا مَرْوَانُ بْنُ الْحَكْمَ“

(”تاریخ خلیفین خیاط“ ص ۱۵۶، جزء اول)

تحت تہذیۃ عمال عثمانی )

”یعنی حضرت عثمانؓ کے دور میں جو لوگ بھر کے علاقوں کے لیے  
والی و حاکم بنائے گئے ان میں مروان بن حکم بھی ہے“

(۲) دوسری یہ چیز ہے کہ بعض اوقات مروان نے اسلامی جنگوں میں شرکت کی  
ہے۔ چنانچہ بلاذری نے غزوہ افریقیہ کے واقعات کے تحت نقل کی ہے  
عبداللہ بن سعد بن ابی سرح نے جنگ افریقیہ کے لیے تیاری کی تو اس  
کی امداد کے لیے ایک عظیم جماعت مدیرہ طیبیہ سے حضرت عثمانؓ نے روانہ  
کی۔ ان لوگوں میں معبد بن العباس بن عبدالمطلب ہاشمی، مروان بن حکم  
اموری۔ ... عبداللہ بن زبیر، عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عمرو بن العاص  
وغیرہم بہت سے حضرات تھے۔

”...وَامْدَأْ بِحِجْبَتِ عَظِيمٍ فِيهِ مَعْبُدُ بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ  
عَبْدِ الْمُطَلَّبِ وَمَرْوَانُ بْنُ الْحَكْمِ بْنِ ابْنِ الْعَاصِ... إلخ“

رفتوح البلدان احمد بن یحییٰ بلاذری، ص ۳۰۴

تحت عثمان بن نفع افریقیہ طبع مصری )

اسی طرح ابن عذاری المرکاشی نے اپنی کتاب ”البيان المغربی“ میں اخبار  
المغرب کی ابتداء میں درج کیا ہے کہ نفع افریقیہ کے لیے جو مسلمانوں کا شکر کیا

تحاصل میں مروان بن الحکم موجود تھا اور شرکیل شکر تھا۔

”... خرج جیش المسلمين الى فتح افريقيا و قي الجيش

مروان بن الحكم“

رکناب البيان المغرب فی انبیاء المغرب میں تخت

ذکر نفع افریقیہ طبع بیروت )

ان تاریخی واقعات کے ذریعہ معلوم ہو گیا کہ مروان بن الحکم، عہدہ عثمانی  
میں ہمیشہ کاتب بھی نہیں رہا ہے چہ جایکہ تمام سلطنت عثمانی پر سیکڑی  
جزل کی حیثیت سے قابض رہا ہوا۔

— اس کے بعد یہ گذاش بھی قابل توجہ ہے کہ :

— جو شخص بھی خلیفۃ المسلمين کا کاتب و محترم مقرون ہو وہ سلطنت اسلامی  
کا سیکڑی بن جاتا ہے یہ کوئی اصول یا استیں میں سے نہیں ہے۔  
اس منصب کو حاصل کرنے کے لیے مندرجہ ذیل واقعات سامنے رکھیں اور  
تدریج فرماؤں۔

(۱) — مثلاً حضرت سیدنا صدیق اکبر کے عہدہ میں حضرت عثمان بن عفان  
ان کے کاتب و نعشی تھے ۹

”... وَكَانَ عَثَمَانُ بْنُ عَفَّانَ كَاتِبًا لِابْنِ الْصَّدِيقِ... إلخ“

رکناب المشرقی جحضر البغدادی، ص ۳۲۲

تحت اسلام اشراف (الكتاب طبع دکن)

(۲) — اور فاروق اعظمؑ کے عہدہ میں زید بن ثابت انصاری کا کاتب  
محترم تھے اور ایک شخص معیقیب بھی کاتب تھے۔

”د کاتب عُمَرُ زيد بن ثابت و قد کتب لَهُ معيقیب“ إلخ

تاریخ علیینصر بن خیاط، ص. ۱۳۱، الجزء الاول، طبع عراق۔  
تحت تسمیۃ عمال عمر بن الخطاب کتابہ و حاجہ و خازن، الج  
مطلوب ہے کہ ان خلافاء حضرات کے کاتبؤں اور مشیؤں کو کعنی بھی  
سلطنت کا سیکرٹری نہیں قصویر کہا تو حضرت عثمانؓ کے حمرہ نشی کے متعلق ملک  
بھر کا سیکرٹری بنانے کی کیوں تکلیف فرمائی بارہی ہے؟

### تبیہ

”الکاتب“ کے منصب کے ضمن میں ایک تاریخی اصطلاح ”کولونز اکتنا  
ضد ری ہے وہ یہ پس کوہا پکرام رضی اللہ عنہم“ کے دو در کے بہت بعیسی  
خلافاء وغیرہ کے ایام میں خلیفہ کے ہاں ایک منصب ”الکاتب“ کے نام سے  
موسوم کیا جاتا تھا علم وادب میں فاقی اور حالاتِ حاضرہ سے باخبر شخصیت کو  
اس کے لیے منتخب کیا جاتا تھا۔

وہ خلیفہ کے لیے علی، ابی، خطابی ضروریات کو پورا کرنا تھا تحریر و قری  
کے مقاصد حکومت اس کے ذریعہ مکمل کرنی تھی۔ اس منصب کے ہمدردہ دار کو  
حکما نہ تصرفات اور اختیاراتِ حکومت سے کچھ تعلق نہ ہوتا تھا۔

لیے مخصوص منصب ”الکاتب“ کا عطا فی الحالات میں سرسرے  
کوئی وجود نہیں تھا۔ خلافتِ ما شدہ کے دور میں جو ”کاتب“ خلیفہ کے لیے کام  
کرتے تھے ان کی عیشیت ہم نے صدقی و فاروقی دور کے کاتبؤں میں اور پر عرض  
کر دی ہے اس سے زیادہ پچھنچنی تھی۔ یہی عیشیت حضرت عثمانؓ کے سامنے  
مروان کی تھی۔

معترض احباب نے ”مشائخہ لطفی“ یعنی اکاتب کے لفظ کے ذی صریب

دینے کی سی کی ہے اور عثمانی دور کے نشی و محترم کے منصب کو تمام ملک کے چیز  
سیکرٹری کے نام سے تعیین کر دیا ہے اور عثمانی خلافت کے تمام اختیارات اس  
کے ہاتھ میں رکھ لانے کی تجویز کی ہے جو بالتعلیم خلافت واقع ہے اور سراسر فریبیا  
ہے۔

انصاف پسند حضرات سے امید ہے کہ ان معروضات کے بعد منصب اپنا  
کے مشکل کو خود حل فراہمیں گے۔

— مردان بن الحکم کے متعلق بعض اشیاء بحث ثانی میں رجوعہ تعالیٰ پیش  
ہوئی تھوڑے سے انتشار کی تکلیف فراہمیں۔

## غل و نصب کے معاملہ میں امام بخاری کی ایک وایت

اس مشکل کی بحث اول کا یہ آخری حصہ ہے۔ امید سے زیادہ طوالت ہو  
گئی ہے تاہم مذر بجز ذیل روایت کا اندر ارجح عزل و نصب کی بحث میں نہیں  
بمحکم کر کیا جاتا ہے۔

امام بخاری نے ”تاریخ صنیف“ میں باسند روایت نقل کی ہے:

— حد شا جبیح حدثی جہیم الغرسی قال انا شاهد  
الامر کلہ قال عثمان بن عیام اهل کل مصركہ و اصحابہ حتی  
اعزلہ عنہم واستعمل الذي يحبون فقال اهل البصرة  
رضيبيا بعبد الله بن عامر فاقرر و قال اهل الكوفة  
اعزل عننا سعید بن العاص واستعمل ابا موسی ففعل

وقال اهل الشام قدر رضينا بمعاينيه فاقرئ و قال اهل  
مصر اعزل عن ابن ابي سرح واستعمل علينا عمر بن  
العاص ففعل<sup>۱</sup>

رتایخ صغیر امام بخاری ص ۲۴۳، ۶۰۰ طبع الاباد رہند

”یعنی رایک رفعت کا واقعہ ہے کہ حضرت عثمان نے فرمایا کہ جن  
مقامات کے لگ اپنے حاکم کو نہ پسند کرنے ہوں وہ مکملے ہو جائیں  
یہیں ران کے تقاضہ کل بن پر اون کے حاکم اور ولی کو مغزول کروں گا اور  
جس شخص کو وہ پسند کرنے ہوں اس کو عامل و حاکم بناؤں گا۔ راس  
اعلان کے بعد“

(۱) — اہل بصرہ نے کہا کہ عبد اللہ بن عاصم پیغم راضی میں بھی منظور ہے  
تو ان کے لیے ابن عامر کو قرار دھا۔

(۲) — اور کوفہ والوں نے کہا ہمارے ہاں سے سید بن العاص کو مغزول کر  
دیجیے اور ابو موسیٰ اشتریؑ کو حاکم بنایجیے حضرت عثمان نے اسی طرح  
کر دیا۔

(۳) — اہل شام نے کہا کہ تم امیر معاویہ کی حکومت پر راضی میں تو حضرت  
عثمان نے شام کے علاقہ کے لیے انہیں برقرار رکھا۔

(۴) — اہل مصر نے کہا کہ ہمارے ہاں سے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو مغزول  
کر کے عبور عن العاص کو عامل و ولی بنایجیے حضرت عثمان نے اسی طرح  
کر دیا۔

— اس روایت کے اعقاب سے تینا امیر المؤمنین عثمان کا کردار اسی طبق  
میں نہیات بے داغ نظر آتا ہے۔ حضرت عثمان نے کامل دریانداری کے ساتھ

عوام کے احساسات اور مفادرات کو پوری طرح محفوظ رکھا کسی قسم کی جانبداری اور  
قبيلہ پرستی سامنے نہیں رکھی۔

اس روایت نے بڑے بڑے الجھاو صاف کر دیتے ہیں اور اس نوعیت  
کی بیشتر داستانیں ختم کر کے رکھ دی ہیں۔

مختصر ضمین حضرات اگر تعصب دوڑ فراکر انصاف پسندی اور خدا خونی سے  
کام لیں تو مسئلہ صاف ہو چکا ہے۔ اس میں کوئی خفا باقی نہیں رہا۔

### تنبیہ

امام بخاریؑ نے مندرجہ روایت سے یہ بات بھی داشت ہو گئی کہ مردان بن حکمؑ کی  
بے اعتمادیوں کی داستانیں اور اس کے ملکی سلطنت کے قصہ جو سناتے جاتے ہیں وہ  
بیشتر بے اصل اور بغیر ہیں اگر ان میں اصلاحیت ہوئی تو اس دور کے مسلمانوں نے  
حضرت عثمانؑ کے سامنے جہاں عزل و تعصب کے دیگر مسائل پیش کیے تھے وہاں  
مردان کے لئے کامنہ بھی ضروری پیش کرتے اور اس کو برطرف کروا  
رہتے۔ حضرت عثمانؑ کی طرف سے تو اس نوعیت کے مسائل حل کرانے کی  
پیش کش ہوئی تھی اور ساضرین پھر بھی مردان کے حق میں خاموش رہے پسچ ہے کہ  
”سکوت فی معرض الحاجة الى البيان بیان“<sup>۲</sup>

راصول الانبودی، ص ۱۶۰، باب تقسیم الراوی  
طبع نور محمد، کراچی)

### اخراج شام بحث اول

اس بحث کے ادل سے رکائزیک مناسب غمازو ادارا کے خطا مکن ایک

## بحث ثانی

یہاں اس اخراج کا جواب پیش کرنا مناسب ہے جس میں مقرض و متنوں  
نے تکاپے کہ:

«فَاتَّهُ وَلِيُّ امْرِ الْمُسْلِمِينَ مِنْ لَا يَصْلُحُ لِلْوَلَايَةِ حَتَّىٰ  
ظُهُورِهِ مِنْ بَعْضِهِمُ الْفَسُوقُ وَمِنْ بَعْضِهِمُ الْخِيَانَةُ... إِنَّ  
» منهاج الکرامۃ فی معرفۃ الامانۃ لابن المطہر  
الحلی الامانی الشیعی بحث مطاعن عثمانی هـ  
طبع دعا در آخر جلد رایج از منهاج الشیعی طبع ابو

«ربعی عثمان نے مسلمانوں سے تمام امور کا ایسے کارروائیں کو حاکم  
بنایا جو لوگ حکومت کرنے کی صلاحیت اور یقینت نہیں کھٹکتے  
تھے حقیقت کہ ان میں سے بعض افراد سے فتن و فجور ظاہر ہو جاؤ اور بعضوں  
سے خیانتیں صادر ہوئیں وغیرہ وغیرہ۔»

حضرت عثمانؑ کے اقرار میں سے یہ وہی اشخاص ہیں جن کا بحث  
اول میں ذکر ہو چکا ہے یعنی ولید بن عقبہ - سعید بن العاص، عبد اللہ بن عامر  
بن کبیر - امیر عادیہ بن ابی سفیان - عبد اللہ بن سعد بن ابی سررج - مروان بن  
الحکم -

ان حضرات پر یہ طیعن ہے کہ ان لوگوں کو حضرت عثمانؑ نے حکومت کی  
ذمہ داریاں پسروکیں حالانکہ یہ لوگ حکومت کی امپیٹ و صلاحیت نہیں رکھتے

تفصیل دے دی گئی ہے۔ ان میں اموری وغیرہ اموری کا حساب لگانا اور اقرار و  
غیرہ اقرار کا شما کرنا ناظرین کرام کے لیے ٹری ہسپولت سے ہو سکتا ہے۔ عبد  
عثمانؑ کی تمام سلطنت پر تدبیر سے نظر ڈال کر تناسب خود لگائیں اور موافقہ قائم  
کریں کہ کس قدر بخواہیہ کو مستطی کر دیا گیا اور کتنی تعداد یا تی قبائل کے حفاظ  
کی تھی؟

کیا حضرت عثمانؑ نے اپنے دو ریوں جانب دارالسلطک رو ار لھا تھا؟  
اور اپنے قبیلہ کے افراد کو تمام سلطنت عثمانی پر قابض بنایا تھا؟  
— ہم نے تاریخی مراد قلیل سی کسی کر کے بحوالہ کتب آپ حضرات کے  
سامنے رکھ دیا ہے تیج پر سچنا اب تاریخی حضرات کے لیے کچھ مشکل نہیں ہے۔  
محقریر یہ ہے کہ اتنی عظیم و وسیع سلطنت میں صرف چار پانچ آرمی رشتہ دار  
حاکم نہاستے گئے اور ان میں سے بھی بعض حسب ضرورت ادائیت بدلتے رہے۔ کیا  
اسی کا نام ہے «حکومت کے تمام اختیارات ایک خاندان کے لیے جمع کردیتے  
گئے؟» الفصاف فرمادیں۔

— اس کے بعد ادب دوسری بحث شروع ہو گی اس میں ان حضرات کی  
لیاقت اور صلاحیت و کردار کا مسئلہ سامنے رکھا جاتے گا۔ اور ان کی یعنی، ملی  
خدمات کا ذکر کیا جاتے گا۔ (ان شاء اللہ تعالیٰ)

تھے بلکہ فاست و خائن تھے۔ انہوں نے مسلمانوں کی حکومت کو نقضان پہنچا دیا۔ کی جسے دین کا تسلیم ہوا۔ اسلام کی برابری ہوتی اور ان کو مناسب ملکی وجہ سے جامیٰ تھی، اور قبائلی رضٹے بندی اس وقار میں پھر عود کر آئی اور یہ چیز قابل غمانی پر منج ہوتی۔

اس مسئلہ کے جواب کے لیے پہلے چند تمهیدات پیش نظر کھیں اس کے بعد مدد برپا افراد میں سے ہر ایک کی پڑیش الگ الگ ملاحظہ فرماؤں۔ اس طریقے سے معلوم ہو سکے گا یہ کس قسم کے لوگ تھے؟ ان کا کردار کیا تھا؟ ان کے سبب سے تلت اسلامیہ کو فائدہ ہمہ یا نہ ہم؟ اسلام کی اہمیت کتنی خدات، سر انجام دیں۔ اور یہ لوگ اسلامی سلطنت کے حق میں اپنی ثابت ہوتے یا نا ایں؟ کیا ان لوگوں کی وجہ سے کوئی قبائلی عصیت نوٹ آئی تھی؟ یا صرف پروپیگنڈا ہے؟

## تمہیدات

(۱)

عصیت اور خطاء سے محروم ہونا انبیاء علیهم السلام کی صفت ہے۔ مندرجہ حضرات خطاء سے مبتلا ہوتے۔ نہ فرشتوں کی طرح کتاب ہوں سے محفوظ تھے۔ انسان تھے اور انسان سے خطا سرزد ہی نہیں کچھ بیدار ہیں۔

(۲)

اغراض پیدا کرنے والے احباب نے ان لوگوں کے نفاذ

مماست عوام کے سامنے بڑی کوشش سے نشر فرماتے ہیں۔ ان لوگوں کے کردار کی بھی پسندیدہ تصویریں کے پاس تھی جو انہوں نے دکھلادی ہے۔ اب ہم آئندہ اوراق میں ان مطلعین کی شخصیت کی تصویر کا درس رائج پیش کرتے ہیں۔ اس طریقے سے نالزین یہ صفات کے لیے ایک شخص کے محاسن و وباخ کے دنوں پیدا پیش نظر ہوں گے۔

بالغرض ان میں کچھ خامیاں تھیں تو ساتھ ہی ان کی خوبیوں کو بھی ملحوظ نظر رکھنا ہو گا۔ ۴

”عیب وی جلد گلگتی بہرث نیز نگو“

(۳)

یہ بیان بھی قابلِ لحاظ ہے کہ حضرت سیدنا عثمانؓ نے ان لوگوں پر اختلاف کیا اور ذمہ داریاں پسرو فرمائیں اگر مفہوم امور کے یہ اپنے نہ ہوتے اور ان میں صلاحیت نہ ہوتی تو حضرت عثمانؓ ان لوگوں کو امانت کے اہم کام تفویض ہی نہ فرماتے۔

اب ان چچے حضرات کے متعلق ہاتھ علی الترتیب پیش کیے جائیں میں اس پر بحث ثانی تمام ہو گی۔

## ولید بن عقبہ کے متعلق احادیث

نسب اور اسلام پری مسلم نسب اس طرح ہے:

— ولید بن عقبہ بن ابی معیط بن ابی عربون بن امیہ بن عبد شمس  
کیٹی ابو وہب ...

(طبقات، ابن سعد، ج ۶، ص ۱۵)

تحت ولید بن عقبہ

— اور اروی نسب یہ ہے:

«امہ اروی بنت کریز بن ربیعہ ... وہو اخو عثمان

بن عفان لامہ ...»

(طبقات ابن سعد، ج ۶، ص ۱۵)

تحت ولید بن عقبہ

— دا مرتبی عقبۃ هولا اروی بنت کریز بن ربیعہ  
واممہا البیضاء امر حکیم بنت عبد المطلب توأمہ  
ابی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و اخوہم لامھ  
عثمان بن عفان ک

نسب قریش مصعب الزبری، ج ۲

تحت اول و عقبہ بن ابی معیط

مطلوب یہ ہے کہ ولید بن عقبہ اپنے آباؤ ابداد کی طرف سے چھٹی پشت  
(۱) تجدید اسما، الصحابة، ج ۲، ص ۱۳۹۔ الحافظ الفرمی

(یعنی عبد مناف) میں نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علی المتصفی کے ساتھ  
نسب میں شرک ہیں اور چھٹا دادا منتشر کہے ہے۔ اور ولید کی کنیت ابو وہب  
ہے۔

اور ماں کی جانب سے تعلق اس طرح ہے کہ  
ولید کی ماں کا نام اروی بنت کریز بن ربیعہ ہے۔ اور اروی حضرت  
عثمانؓ کی بھی ماں ہے۔ اس وجہ سے ولید اور حضرت عثمانؓ باہم ماں جاتے  
بڑا رہیں۔

پھر اروی بنت کریز کی ماں (یعنی ولید و عثمانؓ دونوں کی نانی) البیضاو  
ام حکیم ہے جو عبد المطلب بن ابا شم کی رُشک ہے۔

— اور البیضاو ام حکیم نبی کریم علیہ السلام کے والد شریعت حضرت  
عبد اللہ کی توأم بے (یعنی ایک بیان سے پیدا شدہ ہیں، لہذا عقبہ کی اولاد  
(ولید وغیرہ) حضرت عثمانؓ کے لیے ماں جاتے بڑا رہیں۔

— تشرع اہدا کے ذریعے ولید اور حضرت عثمانؓ کا فیض تعلق معلوم ہو  
گیا۔ اور ساتھ نبی کریم علی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علیؓ کے ساتھ جو ولید کی قرابت  
نبی و خاندانی ہے وہ بھی واضح ہو گئی (یعنی ولید کی ماں بنی ابا شم حضرات کی بنت  
البنت (رواہی) ہے) (ولید کی ماں کے ناپھاں بنی ابا شم ہیں) (۲) اور ولید بن عقبہ  
حضرت علیؓ کی پھوپھی زادہوں کے لئے کے ہیں۔

— اور ولید نجف مکہ کے موصر پرایان لائتے تھے۔ (مشہور روایت  
بھی ہے) اور حضور علیہ الصلوٰۃ کے صحابہ کرام میں سے ہیں۔

... ولید بن عقبہ بن ابی معیط ... من مسلمة اضم ...  
(۱) تجدید اسما، الصحابة، ج ۲، ص ۱۳۹۔ الحافظ الفرمی  
طبع اول، دکن۔

وَاسْلَمْ الْوَلِيدَ وَأَخْوَهُ عَمَارَةً يَوْمَ الْفَتحِ . . .

(۱) — (۲) — الاصابرة، ج ۲، ص ۶۰، جلد ثالث مهر

الاستیعاب تحت الولید بن عقبہ۔

یعنی ولید اور ان کا برادر عمارہ دونوں فتح مکر کے روز ایمان لائے تھے۔

**طبعی لیاقت** (۱) ولید نجت مکر کے موعد پر ایمان لائے۔ اپنی ذاتی لیاقت کی بنا

پر کئی اوصاف کے مالک تھے۔ قبیلہ قریش کے اہم لوگوں میں سے تھے۔ شرفاء قوم میں ان کا شمار ہوتا تھا۔ بہادر و شجاع تھے۔ باحوصلہ آدمی اور سخنی مرد تھے۔ اپنے دوسرے شاعر بھی تھے۔

یہ پیزیں عبارت ذیل میں لاحظہ فرمائیں۔

(۱) ..... وَكَانَ الْوَلِيدُ مِنْ رِجَالِ تَرْيِيبٍ وَشِعَرَأَمْ وَ

كَانَ لَهُ سَخَارٌ... الخ

(۲) ..... وَكَانَ الْوَلِيدَ شَجَاعًا شَاعِرًا جِنَا دَا... الخ

(۳) — اسْلَمْ يَوْمَ الْفَتحِ . . . وَكَانَ مِنْ رِجَالِ تَرْيِيبٍ

ظَرْفًا وَحَلْمًا وَشَجَاعَةً وَادْبَابًا وَكَانَ شَاعِرًا  
شَرِيفًا... الخ

(۱) نسب ترییب المصتب الزبری، ص ۱۳

تحت اولاد عقبہ بن ابی معیط۔

(۲) الاصابرة، ج ۲، ص ۴۰۱، معد استیعاب

تحت الولید بن عقبہ۔

(۳) تہذیب التہذیب، ج ۱، ص ۳۲۱، ج ۱، ج ۱۱

تحت الولید بن عقبہ۔

علماء رجال و تراجم نے لکھا ہے کہ

**حاکم و عامل بنایا جانا** (۱) — فتح مکر کے بعد بنی اقصیٰ صلی اللہ

علیہ وسلم نے ولید بن عقبہ کو قبیلہ بنی مصطلق کے صفتات کی وصولی پر عامل و حاکم مقرر فرمایا۔

(۲) — پھر صدیق اکابر نے اپنے تروخ خلافت میں قبیلہ بنی قضاudem کے صفتات پر ولید بن عقبہ اور عمر و بن العاص دونوں کو عامل متعین فرمایا۔ اور ان دونوں کو خصست کرنے کے لیے حضرت صدیق خود مدینہ سے باہر منتشریت لے گئے۔ دونوں حضرات کو خدا خونی کی وصیتیں فرمائیں اور روانہ کیا۔

(۳) — اور فاروقی ودر میں حضرت فاروق عظم نے ولید بن عقبہ کو قبیلہ بنی غلب کے صفتات پر عامل و حاکم کی حیثیت سے تعینات فرمایا۔

(۴) — اور حضرت عثمان نے بھی ولید بن عقبہ کو عامل و حاکم مقرر کیا جیسا کہ پہلے گزر رچکا ہے ولیعی بیعت اول میں انگر رچکا ہے۔

متفاتیت زیل کی طرف رجوع کریں۔ یہاں یہ مسئلہ درج ہے۔

(۱) ..... الْوَلِيدُ بْنُ عَقْبَةَ بْنِ ابْنِ مُعِيَّطٍ عَلَى مَصْطَلِقِ الْأَسْلَمِ يَوْمَ الْفَتحِ بَعْثَةً رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى صَدَقَاتِ بْنِ مَصْطَلِقِ

(۲) — کتاب التجھیض، ج ۲، ص ۱۲۶ تخت امراء بنیو۔

(۳) — تہذیب التہذیب، ج ۱، ص ۳۲۱ تخت الولید

(۴) ..... كتب ابو بکر الی عمر و بن العاص والی ولید

بن عقبہ و كان على التصنیف من صدقات تضاعفة وقد

كان ابو بکر شیعهما مبعثهما على الصدقۃ واصلی کل

د احید منہما بوصیتہ اتّق اللہ فی السرّ و العلائیۃ<sup>۱</sup>  
 تاریخ للهبری، ج ۳، ص ۲۹ تخت سلّم  
 (۳) ..... و ولادہ عمر علی صدقات بخ تغلب و ولادہ  
 عثمان علی الکوفۃ ثم عزلہ ..... و فی تسمیہ و عشریت  
 عزل عثمان عن الکوفۃ العلیید بن عقبۃ ..... الخ  
 رتہذیب التہذیب، ص ۳۴۱، ج ۱، ج ۳، ص ۲۹۱  
 تخت الولید بن عقبۃ)

### کارکردگی و کازنامے

(۱) اس سلسلہ میں چند چیزیں ذکر کی جاتی ہیں:  
 ولید بن عقبہ، میں کام کی اہمیت تھی اور انتظام کی صلاحیت بھی۔ اس نے  
 پرخلافتے راشدین کی طرف سے ملت کے کاموں میں مصروف رہتے تھے۔  
 چنانچہ حضرت عرب کی جانب سے قبیلہ بنی تغلب پر عامل رہے اور  
 عرب الجزیرہ کے علاقہ پر حاکم و ولی متعین تھے۔  
 — جب ان کو کوفہ پر حضرت عثمان نے ولی بنایا تو عرب الجزیرہ سے  
 کوفہ کی طرف پہنچتے تھے۔ عہد عثمانی کے دوسرے سال میں کوفہ پر ان کا یہ تقریباً  
 ہوا تھا۔

— اپنے عمدہ کردار کی وجہ سے لوگوں میں اپنی نیدہ تھے اور رعیت کے  
 ساتھ رفت و فری کا برداشت رکھتے تھے۔

— قریباً پانچ سال تک کوفہ پر حاکم رہے۔ اس مدت میں ان کی خا-  
 پر عالم کو روشن کئے کئی دربان نہیں تھا۔ یعنی مستغیث کو اپنی معروف  
 پیش کرنے کی ہر وقت اجازت تھی)

اہل علم کی تسلی کے لیے حوالہ کی عبارت درج ذیل ہے طبی میں ہے کہ  
 ”..... و کان (الولید بن عقبۃ) علی عرب الجزیرہ  
 عاملًا لعمربن الخطاب فقدم الولید فی السنة الثانیة  
 من امارتا عثمان ..... فقدم الکوفۃ و کان احباب الناس  
 فی الناس و ارفقم بهم فکان بذالک خمس سنین ف  
 لیس علی دارہ باب<sup>۱</sup>“

اور ابن کثیر کی عبارت میں یہ ضمنوں اس طرح ہے۔  
 ”..... و استعمل الولید بن عقبۃ و کان عاملًا لعمربن  
 عرب الجزیرہ فلما قد مها اقبل علیہ اهلا فاقام بہا  
 خمس سنین و لیس علی دارہ باب و کان فیہ رفق  
 بوعیته<sup>۲</sup>“

۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۲۸۶، تخت  
 ذکر سبب عزل عثمان عن الکوفۃ سعداً و

استعمالہ علیہا الولید<sup>۳</sup>

۲) — البداہی لابن کبیر، ج ۷، ص ۱۵۰ تخت  
 سلّم۔ طبع اول مصری

(۲)

جنگی کارناموں کے سلسلہ میں ہمچین نے لکھا ہے کہ ولید بن عقبہ نے  
 آذربجان اور آرمینیا کے علاقہ پر کوفہ سے ایک شکر مرتب کر کے پیش کی گی۔  
 یہ دونوں علاقوں قبل ازیں مفترح ہونے کے بعد تعقیض عہد کر کے بغاد تھا۔

کر چکے تھے۔ ولید اس جدیش کے ذریعہ ان پر حملہ اور ہٹھتے۔ دوبارہ فتح کیا گئی۔ حاصل کیے۔ مخالفین کو قیدی بنایا گیا۔ بے شمار اموال مسلمانوں کے ہاتھ لے گئے۔ آذربیجان و آرمینیہ کے لوگوں کو جب اپنی بلاکت کا بیعنی ہر گیا تو انہوں نے صلح انتیار کی رخصیا کہ حضرت حذیفہ بن یمان کے ساتھ حصہ کیا تو یعنی آٹھ لاکھ درہم سالانہ مسلمانوں کو ادا کریں گے۔ امیر و ولید بن عقبہ نے ان پر بطور سالانہ جزیہ کے وصول کیا اور غنائم حاصل کر کے کوفہ کی طرف بسلمات والپس ہوئے۔

عبارت ذیل میں یہ مضمون مذکور ہے:

— ان الولید بن عقبة سار بجيش الكوفة نحو آذربیجان  
و آرمینية حين نقضوا العهد فوطى بلادهم وأغار  
باراضى تلك الناحية فعندهم وسيبي وأخذوا مسوala  
جزيله فلما يقنو بالهدمة صالحهم اهلها على ما كانوا  
صالحو عليهم حذيفة بن الیان شام مائة ألف درهم  
في كل سنة فقبض منهم جزية سنیه ثم رجع سالماً  
غائباً إلى الكوفة۔ الخ

(البداية لابن کثیر ص ۱۳۹، ۱۵۱، ج ۷، بخت

ستھیہ تذکرہ خلافت امیر المؤمنین علیہ

بن عenan، طبع اول مصر)

(۳)

جب اہل روم نے مسلمانوں کے ساتھ شدید مقابلہ کیا۔ اہل شام کو خون

لاخی ہوا تو انہوں نے خلیفہ وقت سیدنا سرت عنان سے جگی امداد طلب کی۔ حضرت عنان نے امدادی لشکر روانہ کرنے کے لیے امیر کو فرد ولید بن عقبہ کو فرمان جاری کیا کہ جب میرا یہ حکم پہنچے تو اپنے بھائیوں (اہل شام) کے لیے آٹھ بڑا کے لگ بھگ امدادی لشکر تیار کیجیے اور ایک شریعت بہادر امنی کی تاحقیق میں روانہ کریں۔ فران نہ اپنے پہنچنے پر ولید بن عقبہ نے اہل اسلام کو امداد طلب کر لئی اہل شام کی معاونت کے لیے بڑی منتدی کے ساتھ لوگوں کو آمادہ کیا جہاڑ پر آمادگی کی عاطر لیکر ویسے۔ جب بہت بڑی فوج تیار ہو گئی تو مسلمان بن ربیعہ کو ان پر امیر بن اکر شام کی طرف لشکر روانہ کیا۔

مسلمانوں کے لشکر بلاد روم میں جا کر جمع ہوتے تو اہل اسلام کو فتوحات ہوتیں۔ غنائم حاصل کیے اور بے شمار قلعوں کو اسلام کے زیر نگین کیا۔ الہمایہ میں یہ مضمون ہے کہ:

.... . جاست الرؤم حتى خافت اهل الشام وبعثوا  
إلى عenan يسمتدونه فكتب إلى ولید بن عقبة ان اذا  
جاءك كتابي هذا فابعث رجلاً أهديناً كريباً شاغعاً في  
شانية آلاف ... إلى اخوانكم بالشام فقام الوليد  
بن عقبة في الناس خطيباً حين وصل إليه كتاب عenan  
فأخبرهم بما أمره به امير المؤمنين وندب  
الناس وحثهم على الجihad و معانقة معاوية و اهل  
الشام و امّر مسلمان بن ربیعہ على الناس الذين يخرجون  
إلى الشام .... فلما اجتمع الجیشان شتوالغارات على  
بلاد الرؤم فعموا و سلبو شیئاً كثیراً و فتحوا حصوناً

کثیرةَ وَ لِلَّهِ الْحَمْدُ -

(البدایر لابن کثیر، ج ۱، ص ۱۵۰، تذکرہ  
خلافت امیر المؤمنین حضرت عثمان (رضی))

## ولید بن عقبہ کے متعلق بعض اشکالات

### اور ان کا حل

سابقاً پند چیزیں ولید کے مقام کے متعلق ذکر کی گئی ہیں۔ اب ان کے  
متعلق مترضیں کے بعض اغراضات اور ان کے جوابات پر مشتمل تکہ  
جلستے ہیں -

— (۱) —

ایک یہ اغراض کیا جاتا ہے کہ قبیلہ بنی مصطلق کی طرف سے نبی اقدس صلی  
اللہ علیہ وسلم نے ولید بن عقبہ کو سدقات کی وصولی کے لیے روانہ فرمایا جب  
ولید قبیلہ نہاد کے قریب پسختے تو عرض لوگ ان کی آمد پر بطریق قدی باہر کئے۔  
ولید انہیں دیکھ کر واپس ہوتے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں  
اکثر رپورٹ دے دی کہ وہ مرتد ہو گئے ہیں، میرے فتن کے درپیس تھے اور  
انہوں نے صدقفات دیئے سے انکار کر دیا ہے۔

حضور علیہ السلام یہ بات معلوم کر کے ناصح ہوتے۔ ان پر فوج کشی کا  
ارا، دکیا۔ اس وقت ولید کے حق میں یہ آیت نازل ہوتی۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنُوا إِنَّ جَاهَلَكُمْ فَإِسْقُطُوهُ إِنَّمَا يَعْبَثُونَ

تُصَبِّيُّوْا هُوَمَا بِجَهَالَةٍ تُفْصِّلُوْا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ تُنْدِمِيْنَ -

(پارہ ۴۷۔ سورہ جراث)

ترجمہ: "آپسے ایمان دلو! اگر تمہارے پاس کوئی گہنکار خبر لاستے تو  
تحقیق کرو کہ یہ جانش پڑو کسی قوم پر نادانی سے پھر کل کو اپنے کے پر  
لگر پہنچتا نہ ہے"

خلاصہ یہ ہے کہ ولید نے جھوٹ بولنا تھا۔ اس وجہ سے ان کو قرآن کریم نے  
فاسق کہا ہے۔ ولید کی رپورٹ دیئے پر مسلمانوں میں ایک بڑا حادثہ پیش آئے  
والا تھا اتفاقاً بچاؤ ہو گیا۔

## حل اشکال

اس آیت کے تحت کہی قسم کی روایات مفسرین نے لکھ دی ہیں۔ ان ہیں  
بیشتر تو مجہد و قادرہ، ابن ابی یعلیٰ وغیرہم پر موجود روایات ہیں، مرفوع نہیں  
اور یہ لوگ اس دور کے آدمی نہیں بلکہ بعد کے زمانہ کے ہیں۔  
اور جو چند ایک رام سنکر، ابن عباس وغیرہماں کی مرفوع روایات ملتی ہیں۔  
ان کے اسانید بھی کوئی بخاری و مسلم کے اسانید کی طرح غیر موحوظ اور پختہ نہیں،  
بلکہ ان پر تقدیم و تعمید کے مواتع موجود ہیں۔  
— ولید کے متعلق واقعہ کو اگر درست تسلیم کر دیا جائے تو بھی ہیں  
چند امور قابل وضاحت ہیں۔

را) — جاہلیت کے دور میں ولید بن عقبہ اور قبیلہ بنی مصطلق کے درمیان  
ساقمه عداوت تھی۔

... وَ كَانَ بَيْتَهُ وَ بَيْنَهُمْ عِدَاوَةٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ ... الخ

- (۱) — مدارج السالکین لابن القیم، ج ۱، ص ۳۶۰  
 (۲) — تفسیر خازن محدث بغوری، ج ۶، ص ۲۲۲ - تخت الایم

## (۲) ولید کو شیطان کی دھوکہ رہی

ولید کی آمد کی قبیلہ مذکور کو اطلاع ہوتی پیش قدمی کے طور پر بعض لوگ اسے آئے تو ایک شیطان نے ولید کو بتایا کہ یہ تو اپے کے قتل کے ارادہ پر آ رہے ہیں تو ولید خوف کا کروپاں چل پڑے اور اگر یہ سارا بیان کیا کہ بنی المصطلح صدقات سے انکاری ہو گئے ہیں اور میرے قتل کے درپے ہوتے... الخ

ث: . . . خدا شہ الشیطان انہ حرمینہ دون قتلہ فهابهم  
 فرجح من الطریق الی رسُول اللہ صلَّی اللہ علیہ وسلم  
 تعالیٰ ان بنی المصطلح منعوا صدقاتهم فاردوا اقتلی... الخ

مدارج السالکین لابن القیم الجزیری، ج ۱، ص ۳۶۰  
 طبع مصر، سن طباعت ۱۳۷۵ھ / ۱۹۵۴ء

## تتبیہ

“... . . خدا شہ الشیطان کے الفاظ کو مندرجہ ذیل علماء نے اس والمع  
 میں ذکر کیا ہے :-

- (۱) تفسیر ابن حجر للظری، ص ۸، پارہ ۲۶ - تخت الایم  
 (۲) تفسیر ابن کثیر، ج ۳، ص ۲۰۹ - تخت الایم  
 (۳) تفسیر بغوری محدث خازن، ج ۶، ص ۲۲۲ - تخت الایم  
 (۴) تفسیر خازن محدث بغوری، ج ۶، ص ۲۲۲ - تخت الایم

اس لفظ کا مطلب یہ ہے کہ ولید کو شیطان نے بتایا کہ یہ لوگ تمہارے قتل کے درپے ہیں اور صدقات دینے سے منکر ہو گئے ہیں۔  
 شیطان کی فربیب کاریاں اور مکاریاں خدا کے نیک بندوں کے ساتھ پہنچیں سے جاری ہیں۔ اس مرعد پر کبھی شیطان نے فربیب دی سے کام لیا۔ یہ تفصیل نہیں مل سکی کہ انسانی شکل میں منتقل ہو کر یہ دھوکہ دیا، یا آواز دیکر یہ شر پیدا کر دیا، یا اس نے کوئی اوصورت اختیار کی۔  
 بہرکیفت یہ شیطانی فربیب کاری تحقیق جس کی وجہ سے یہ واقعہ پیش آیا۔  
 — ولید کو ناپسند جانتے والے احباب ولید پر بس پڑے اور ان کو خوب بننا کیا را شلامِ مانوی، حالانکہ مفسرین نے ”خدادہ الشیطان“ کا لفظ نقل کر کے ولید بن عقبہ کے دامن کو بجا دیا تھا۔ اور حقیقت واقع بیان کردی تھی۔

۳۔ ولید پر فاستق کا اطلاقِ صحیک نہیں ہے  
 واقع بنا اور اس آیت کے پیش نظر علماء نے جو تحقیق درج کی ہے اس کو بھی  
 محوڑ کہیں۔ وہ قابل توجہ ہے :-  
 (۱) علامہ فخر الدین الرانیؒ نے اپنی تفسیر کریمیں آیت اہل کے تحت لکھا ہے:-  
 ”ہم کہتے ہیں کہ آیت اہل اران جاوہ کھ فاستق بنیاً کا نزول  
 عمومی طور پر کسی شخص کے بیان کے ثابت اور فاستق کے قول پر عدم  
 اختلاف خاطر ہوا ہے۔ اور جس شخص نے یہ قول نقل کیا ہے کہ صرف  
 واقعہ ولید کے لیے اس آیت کا نزول ہے۔ یہ ضمیف ہے اور  
 اس کے ضعف پر یہ بیزدال ہے کہ:-“

”الله تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا کہ فلاں آدمی کے لیے یہی نے یہ آیت نازل کی“

اور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے بھی یہ منقول نہیں کہ آیت کا وہ صرف ولید کے بیان کے لیے ہے اور اس-

غایت مافی الباب یہ ہے کہ یہ آیت اس موقع پر نازل ہوئی تھی اور نزول آیت کی تاریخ کے طور پر یہ واقعہ ہے۔

— اس کی ہم تصدیق کرتے ہیں اور جو کچھ ممکن نہ کر کیا ہے اس کی تائید ہوئی ہے کہ ولید پر لفظ ”فاسق“ کا اطلاق ایک بعید چیز ہے اس وجہ سے کہ دشیطانی و حکومت کی بنابری ولید نے فرم اور مگاں کیا تھا۔ اس میں وہ چوک گئے اور چوک جانے والے کو فاسق نہیں کہا جاتا۔

— ایں علم کی تسلی کے لیے بعدی عبارت درج ذیل ہے:

..... بل نقول ہو نزل عاماً لبيان تثبت و ترک الاعتماد على قول الفاسق و يدل على صنعت قول من يقول

انها نزلت نكذا ان الله تعالىٰ لم ينزل اني انزلها نكذا

و النبي صلى الله عليه وسلم لم ينقل عنه انه بين ان الآية ويدت لبيان ذلك فحسب - غایة ما ف

الباب انها نزلت في ذلك الوقت وهو مثل الماريخ لنزول الآية و محن نصدق ذلك و بتاكيد ما ذكرنا

ان اطلاق لفظ ”الفاسق“ على العلید شیعی بعيد لانه توهم و ظن فاختطاً و المخطى لا يبغي فاسقاً... الخ

— تفسیر کیری للرازی ص ۵۸۹، ج ۷، تحقیق آیہ (المشتدا ولی)

(۲) — تفسیر خازن میں بھی اسی کے موافق مسئلہ ہذا الحکم ہے۔ فرماتے ہیں کہ «فیل هو عام نزلت لبيان التثبت و تذکر الاعتماد على قول الفاسق وهو ادنی من حكم الآية على رجل بعيشه لأن الفاسق خروج عن الحق ولا يُفْقَد بالليل ذلك إلا آثمة ظن و توهّم فاختطاً»

(تفسیر خازن مصري، ج ۶، ص ۲۲۲)  
 تحقیق آیہ طبع ثانی مصري)

(۳) — تفسیر صادی علی الحلاجین، ص ۱۰۹۔ ۱۰۰ تحقیق آیہ) میں بھی یہی مسئلہ درج ہے۔ ایں علم کے لیے اطلاق کردی گئی ہے۔  
 — مندرجہ بالا حکومت کی روشنی میں یہ چیز واضح ہو گئی کہ  
 • اس قسم کے موافق یہی قاعدہ لمحظ طکھا جاتا ہے کہ  
 «العبرة لعموم الالفاظ للخصوص الموارد»  
 یعنی الفاظ کے عموم کا اعتبار کیا جاتا ہے خصوصی واقعہ کا لحاظ نہیں ہوتا۔

• جاہلیت کے سور کی سابقہ عادات کی وجہ سے ولید بن عقبہ کو اگر شیطان نے حکومت میں ڈال دیا اور وہ اس معاملہ میں چک گئے تو ان حالات میں ان کو فاسق کے ”لقب“ سے یاد کرنے رہنا کسی طرح درست نہیں۔ اور قاعدہ یہ ہے کہ خطاء اجتہادی مُستَطِعَ الدَّلْت نہیں ہوا کرتی۔ لہذا ان کی عدالت ثابت ہے اور ان پر ”فاسق“ کا لقب تجویز کرنا مناسب نہیں۔

— اس اشکال اور اس کے حل کے آخر میں اتنی پیغمبر مزید ذکر کی جاتی ہے

کہ ذورِ نبوت میں، اور ذورِ صدیقی و ذورِ فاروقی میں ولید بن عقبہ کو "فاسق" کے نام سے نہیں یاد کیا گیا۔ اور نہیں ان کو یہ طعنہ دیا جانا تھا بلکہ حضرت صدیق اور حضرت فاروقؓ نے اپنی اپنی خلافتوں کے دران و لید پر پورا اعتماد کیا۔ نظامِ خلافت میں شرکیہ کا رکیا۔ بعدے منصب اپنی عطا یکے بالغرض اگر ولید بن عقبہ فاسق اور قابلِ مذمت شخص تھے تو شیخینؓ نے ان کے ساتھ یہ مقابلِ عزت اور لائقِ احترام سلوک کیوں روک رکھا ہے کیا ولید کے متعلق واقعات اور آیات ان حضرات سے مخفی ہو گئی تھیں؟ یہ چیز غور کرنے کے قابل ہے تھتب سے الگ ہو کر تذمیر فرمائیے۔

(۲)

عثمانی ذور پر مقرر ضم احباب اس موقع پر دوسری یہ چیز بھی ذکر کیا کرتے ہیں کہ حضرت عمرؓ نے حضرت عثمانؓ کو وصایا میں فرمایا کہ آں ای میعطرِ حوالید بن عقبہ کے دادا ہیں (کو لوگوں کی گردنوں پر سلطنت کر دینا) حضرت عثمانؓ نے صحت کی پرواہ نہ کی اور آں ای میعطر کو لوگوں پر سلطنت کر دالا۔ حضرت عمرؓ نے جس خطہ کو محسوس کیا تھا وہ پورا ہو کر رہا، وغیرہ۔ اس چیز کو صاف کرنے کے لیے آئندہ سطور ملاحظہ فرمائیں۔

## رفع اشتباہ

جن روایات سے یہ اعتراض مستبط کیا گیا ہے وہ کوئی بخاری کی طرح صحیح اسناد نہیں۔ ان کے روایہ میں کئی طرح سے مجرموں لوگ موجود ہیں۔ — علی سبیل التقلیل اگر روایت بالا کو صحیک فرض کر لیا جائے تو

اس روایت میں جہاں مذکورہ وصیتِ حضرت عثمانؓ کے لیے درج ہے اسی دلیل سے میں حضرت عمرؓ نے حضرت علیؓ کو بھی وصیت فرمائی ہے اور قسم دے کر فرمایا کہ  
”آئے علی! اگر آپ لوگوں کے امور کے والی و متوالی بنائے گردنوں پر بنا ہاشم کو سوار نہ کر دینا۔“

پوری عبارت ملاحظہ فرماؤں طبری اور طبقات ابن سعد میں مذکور ہے کہ حضرت عمرؓ فرماتے ہیں:-

وَ اَنْشَدَكُ اللَّهُ يَا عَلِيًّا! اَنْ وَلِيتْ مِنْ اَمْوَالِ النَّاسِ  
شَيْئًا اَنْ تَحْمِلْ بَنْيَ هَاشَمَ عَلَى رِقَابِ النَّاسِ اَنْشَدَكُ اللَّهُ يَا عَلِيًّا!  
اَنْ وَلِيتْ مِنْ اَمْوَالِ النَّاسِ شَيْئًا اَنْ تَحْمِلْ بَنْيَ اِلِيٍّ مِعْطِ  
عَلَى رِقَابِ النَّاسِ - الخ

(۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۳۔ تحقیق سنتہ ۳۲۷ھ

عنوان ذکر الحجۃ عن عقبہ الرمی، طبع مصری قديم طبع)

(۲) — طبقات ابن سعد، ج ۲، ص ۲۴۹، تحقیق

تذکرہ عمرہ، طبع لیدن۔

(مطلوب عبارت یہ ہے) — حضرت عمرؓ وصیت کے طور پر علیؓ بن ابی طالب کو فرمایا۔

”آئے علی! اگر آپ لوگوں کے امور کے والی و متوالی بنائے جائیں تو لوگوں کی گردنوں پر بنا ہاشم کو سوار نہ کر دینا۔“ پھر حضرت عثمانؓ کو خطاب کر کے فرمایا کہ:-

”آئے عثمان! اگر آپ لوگوں کے امور کے والی و متوالی بنائے جائیں تو اب میعطر کی اولاد کو لوگوں کی گردنوں پر سلطنت کر دینا۔“

روایت اہل کی بنا پر مفترض حضرات کو الگ اغراض کرنا ہی مقصد ہے تو اغراض دونوں بزرگوں پر مساوی طور پر قائم ہو سکتا ہے کیونکہ حضرت علی عشاں بھی حضرت عمرؓ کی وصیت قبول نہ کی اور اپنے شش راہوں (یعنی بنو هاشم، کو اپنے دو ریاست میں "اہم عہد" اور "کلیدی مناصب" عطا فرمادیے) روح کی تفصیل عنتریب بحث ثالث میں انش اللہ ارہی ہے۔

ہمارا موقف تو یہ ہے کہ دونوں بزرگوں پر اس مسئلہ میں نقد و تنقید کرنا مناسب نہیں ہے۔ انہوں نے اپنے اپنے حالات کے اعتبار درست صورت اختیار کی یہیں مفترض دونوں نے روایت بالا کے ذریعہ اپنی ملال خداقت کی وجہ سے حضرت عثمانؓ پر لend کر لیا اور حضرت علیؓ کو ترک کر دیا۔ یہ تواریخی مثال ہوتی جیسے مقولہ مشہور ہے کہ "نزلمہ بر عضو ضعیف می ریند"۔

ان کے خیال میں حضرت عثمانؓ عقان کر زور تھے۔ ان پر واکدیا حضرت علیؓ بن ابی طالب مضبوط تھے ان کو بچا دیا۔ (تعصب کے یہ نمونے ہیں۔ قدم تم پر ناظرین ملاحظہ فرماتے رہیں)۔

عوام ناظرین کے علم میں یہ بات ہونی چاہیے کہ حضرت عثمانؓ نے آل ابی محبیط میں سے صرف ایک فرد واحد ولید بن عقبہ بن ابی محبیط کو چند سال کے لیے کوفہ کا والی بنایا تھا جیسا کہ بحث اول میں مفصل ذکر کیا گیا۔ غالباً دوسرے کسی کو حاکم بنایا ہی نہیں۔ باقی چند اقرباء کو حجہ عہد دے دیتے تھے وہ حضرات آل ابی محبیط میں سے نہیں ہیں۔ اس اغراض کی تحقیقت بھی کچھ ہے جو پہش کر دی ہے۔ مفترض حضرات کو اللہ تعالیٰ ہدایت لصیب فرمائے۔ حضور علیہ السلام کے تمام صواب کرام قابل احترام اور لائق غافیت۔

بین۔ ان میں تفریق پیدا کر کے بنو امیر کے صحابہ کو مطہر کرنا اور بنو هاشمؓ کو  
کو بری قرار دینا یہ نہایت ناروا واقعیت ہے جو دین کے تقاضوں اور اسلام  
کے متضضیات کے بالکل برخلاف ہے اور فرمان نذر اوندی (ان افیمہ)  
الذین دلا تصرفو افیه، یعنی دین کو قائم کرو اور اس میں تفرق و تفریق  
پیدا کرو) کے بالکل برعکس ہے۔

## الاستمامہ

### (اہل علم کے لیے)

معترض حضرات نے سیدنا حضرت عثمانؓ کے کروار کو داغدار  
کرنے کے لیے اس مقام میں "کتاب الاستیعاب" سے مندرجہ ذیل روایت نقل  
کی ہے۔ اس میں حضرت عمرؓ نے اپنے امکانی جانشینوں کے متعلق حکام کیا ہوا  
مذکور ہے کہ:-

"ابن عباس کہتے ہیں کہ ایک روز میں حضرت عمرؓ کے ساتھ چل رہا تھا حضرت عمرؓ نے زور سے ٹھنڈا اسانی لیا۔ ایسا معلوم ہوا کہ پسلی ٹوٹی ہے۔ عرض کیا کہ کوئی عظیم معاملہ میش آیا ہے؟ فرمایا کہ ہاں اُستَت کے بارے میں اپنے قائم مقام کے متعلق کیا صورت اختیار کر دو؟ یہ پھریسا منہ ہے۔"

ابن عباسؓ نے کہا کہ مقدمہ شخصیت کو آپ متنیں کر دیں تو کر سکتے ہیں۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ تمہارا کیا خیال ہے کہ علی المرتضیؓؒ  
لوگوں میں زیادہ حق رکھتے ہیں۔ عین نے کہا، یاں۔ وہ سابق الاسلام ہالم  
اور قرابت دار ہیں۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ ٹھیک ہے لیکن وہ:-

پختہ شریعت پیش کرتے ہیں۔ وہ ایک دفعہ توجہ سے ملائشہ فرمائیں افٹر مالٹہ تعالیٰ وہ مناللہ دُور ہو جاتے گا جو حضرت عثمانؓ کی کاکر دگ اور پالسی کے متعلق توگ دینا چاہتے ہیں۔

مندرجہ بالاروایت کے متعلق دو طرح کا کلام کیا جاتے گا۔ روایۃ و دوایۃ پہلے اس کی سند کے اعتبار سے مختصراً بحث کی جاتی ہے۔ اس کے بعد باعتبار ”روایۃ“ کے کلام کیا جاتے گا۔

### اول —

ایک بات تحریر ہے کہ مندرجہ بالاروایت (جو ابن عباسؓ سے مقول ہے) الاستیعاب کے مصری نسخہ (جس کے ساتھ ”الاصابۃ“ لاس جم مطبوعہ ہے) میں مفقوداً بخواہے۔ اس نسخہ کے متوقع مقامات کو (خصوصاً ذکرہ علیؑ میں ابی طاہرؑ) تو دیکھا گیا تھا۔ یہ روایت مجھے نہیں دستیاب ہو سکی۔ پھر الاستیعاب کے نسخہ مطبوعہ حیدر آباد کی طرف رجوع کیا تو نذکرہ حضرت علیؑ میں ملی ہے اور اپنے طویل اسناد کے ساتھ درج ہے۔

گویا یہ روایت الاستیعاب کے بعض نسخوں میں مفقود ہے اور بعض میں پائی جاتی ہے۔ یہاں سے شبہ پیدا ہو گا کہ ہو سکتا ہے کہ مصنعت کتاب نے نظر ثانی کے وقت اس روایت کو اصل کتاب سے خارج کر دیا ہو۔ پھر بعض ناقلين کی طرف سے دوسرے نسخ میں اس کو داخل کر گیا ہو۔ پھر یہ اثلاف نسخ کے ذریعہ اس کا معاملہ مشتبہ اور محتمل سا ہو گیا۔ تسلی بخش نہ رہا۔

دوسری بات یہ ہے کہ اس روایت کا سلسلہ اسناد بڑا طویل ہے۔ اس کے تمام روایہ پر بحث کرنے کی ضرورت ہی نہیں اور حاجت بھی نہیں صرف ان میں سے ایک روایت حمد بن احسانؓ کی پیشش معلوم کر لینی کافی ہے۔

را، کیثر الدعا بہیں دان میں مسخرہ پر زیارت ہے۔ پھر میں نے کہا کہ عثمانؓ بن عفنا متناسب ہیں تو فرمایا کہ

(۲) — ان کو اگر میں جانشین تجویز کر دوں تو وہ رہنمایہ سے ہمواری میں کو لوگوں کی گردنوں پر مسلط کر دیں گے۔ وہ خدا کی نافرمانی کریں گے ... بخوبی عثمانؓ کے خلاف کھڑے ہو جائیں گے اور ان کو قتل کر دیں گے۔

پھر میں نے طلحہ بن عبد اللہ کا نام پیش کیا تو فرمایا کہ

(۳) — ان میں بڑائی اور تکبیر ہے، ایسا والی تھیک نہیں۔

پھر میں نے کہا کہ زیرین عوام کو نہادیں تو فرمایا کہ

(۴) — یہ لوگوں کو صدیع اور مدد کے معاملیں بھی مارنے لگیں گے زینتی سخت یگر ہیں، ایسا نہیں چاہیے۔

پھر میں نے کہا کہ سعد بن ابی وقاص کو مفرج کر دیں تو فرمایا کہ

(۵) — یہ صرف جنگی صلاحیت رکھتے ہیں (جنگی سوار ہیں)

پھر میں نے عبد الرحمن بن عوف کا نام ذکر کیا تو فرمایا کہ

(۶) — وہ آدمی اچھے ہیں تھیں اس مشهد میں ضعیف اور کمزور ہیں۔

قویٰ آدمی چاہیے۔

والاستیعاب ابن عبد البر نذر کرہ علیؑ میں ابی طالب

حدائقی، ص ۴۴۔ طبع حیدر آباد کن

— روایت ہذا کے ذریعہ حضرت عثمانؓ کے کوڑا کو مطعون کرنا اور ان کی پالسی کو غلط ثابت کرنا مقصود ہے۔ اس ضمن میں ولید بن عقبہ رج جنی ابی معیط سے ہیں، وہ بھی ملزم ہو سکیں گے۔

— قارئینِ کرام کی تفہیم کی خاطر مندرجہ بالاروایت کے متعلق ہم

اس کی وجہ سے روایت کا غیر معتبر اور غیر مقدم ہونا خوب واضح ہو جائے گا۔

## محمد بن اسحاق پر کلام

ابن اسحاق کے حق میں علماء جمال نے توثیق و تضیییف درج و جرح دونوں پیروں منصل نقل کی ہیں۔ اس مقام میں مندرجہ ذیل اشیاء کا لحاظ کھانا ضروری ہے تاکہ کسی نتیجہ پر پہنچنے میں آسانی ہو سکے۔

### ابن اسحاق کی تدليس

محمد بن اسحاق بن یوسف عقلانی نے کتاب المذین میں صدوق مشهود بالتدليس عن الضعفاء والجهولين و عن شرير منهم وصفه بذا لك احمد والدارقطني وغيرهما۔

کتاب المذین ص ۱۹ تخت المربیۃ الرائیۃ  
طبع مصری - تقدیم طباعت

یعنی ابن اسحاق صدقہ ہے۔ تاہم ضعیف اور محبوہ لوگوں سے تدليس کرنے میں مشہور ہے اور جوان لوگوں میں شرہیں ان سے بھی تدليس کرتا ہے یعنی جن لوگوں سے روایت کرتا ہے ان کا نام نہیں ذکر کرتا بلکہ نام حذف کر دیتا ہے۔

### ایک قادر اتے مدرس

اس مقام میں علماء نے ضابط نقل کیا ہے کہ جو شخص مدرس ہوا اور کلمہ "عن" سے روایت کرے تو وہ چیز قابل صحیت نہیں رہتی۔ چنان پر نصب الرای کے رایہ میں امام نووی سے یہ مسئلہ منقول ہے۔

قال النوری فی شرح المذنب، ج ۵، ص ۱۳۳...  
«استاداً ضعیف فیه محمد بن اسحاق صاحب المغازی  
وهو مدلس و اذا قال المذانس "عن" لا يتحقق به انتہی  
كلامه»۔

رواشی نصب الرای ص ۲۵، ج ۲ تخت  
باب المغازی، طبع مجلس العلمی للابصیر (ہند)  
یہاں الاستیعاب کی مذکورہ روایت میں راوی محمد بن اسحاق ہے اور صیہ  
"عن" سے اپنے شیخ نہری سے یہ روایت نقل کی ہے۔ ابن اسحاق نے حسب  
عادت تدليس کرتے ہوئے خدا جانے کیسے راوی کو حذف کر کے روایت  
چلا دی۔

ابن اسحاق کا تغیر اور شذوذ (۱) حافظ ابن حجر عقلانی نے تہذیب  
روا، حافظ ابن حجر عقلانی نے تہذیب جلد تاسیم میں لکھا ہے  
کہ ایک شخص ایوب بن اسحاق بن سامری نے امام احمدؓ سے محمد بن اسحاق کی اس  
حدیث کے متعلق سوال کیا جس میں وہ ضفر ہوں تمام احمدؓ نے جواب میں فرمایا  
کہ نہیں قبول کی جائے گی۔

..... قال ایوب بن اسحاق بن سامری سائل احمد  
نفلت له یا (اب عبد الله) اذا (النفر) ابن اسحاق بحدیث  
تقبله قال لا۔

(۱) تہذیب التہذیب، ج ۹، ص ۳۴۳، تخت  
محمد بن اسحاق مذکور۔ طبع جید را بارہ کن  
(۲) علامہ ذہبی نے میزان الاغتسال میں ابن اسحاق پر بڑی بحث کی

ہے۔ آخر میں لکھتے ہیں کہ . . . ما انفرد ابہ فنبہ نکارہ۔ یعنی اس کی منفرد  
روایات منکر ہوئی ہیں (معروف روایات کے خلاف لاتا ہے)۔

رمیزان الاعدال للدہبی ج ۲۳ جلد ۳

تحت محمد بن اسحاق طبع مسی قدم

(۳) — اسی طرح علامہ مبدی الدین العینی نے شرح بخاری میں امام ہبیقی سے  
نقل کیا ہے کہ جن روایات میں ابن اسحاق منفرد ہوا، وہ کے قبول کرنے سے  
علماء اختلاف کرتے ہیں۔ (یعنی درخواستنا نہیں سمجھتے)۔

” . . . نقاش البیهقی الحفاظ یتوّقون ما یتفوّد به ابن  
اسحاق . . . الخ“

(علمه القاری شرح البخاری للعینی، ج ۴، ج ۸)

باب الجمدة في الفتن والمدن)

(۳) — ابن اسحاق کی تصنیف دانہ، شاذ روایات کتابوں میں درج ہیں مثلاً  
”عشر صفات“ کی روایت حضرت عائشہؓ سے مروی ہے۔ اس میں نہ کو  
ہے کہ:-

”ولقد كان في صحيفة تحت سريرى فلمما مات رسول  
الله صلى الله عليه وسلم وتشاغلنا بموته دخل داجن  
فاكلها“

”سن ابن ماجہ، ج ۱، باب ضاع الکبر  
طبع نظامی دہلی)

یہ روایت قرآن کی سالمیت اور حفاظت کے منافی ہے۔ راوی محمد بن  
اسحاق ہے۔

روایت امامت کے اثبات و جواز کے لیے اتنی لوگ مندرجہ ذیل روایتیں پیش  
کرتے ہیں۔ اس میں ذکور ہے، حضرت عالیہ صدیقہ فرماتی ہیں کہ  
” . . . اق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبض و  
ھو فی جھری ثم وضععت رأسه علی وسادة و قمت التدم  
مع النساء و اضرب وجهي“

”تاریخ ابن جریر للطبری، ج ۲، ص ۱۶۴، سالہ“

ذکر الاحادیث، اتنی کاشت فیما

یہ روایت بھی ابن اسحاق کی مرتبہ منت ہے اور شاذ ہے۔ امامت کی  
تائید کنندہ ہے۔

(۳) اسی طرح زیرِ بحث روایت جو الاستیعاب سے مفترض اجابت نہ قتل  
کی ہے۔ یہ محمد بن اسحاق کی شاذ روایات اور متفروانہ روایات میں سے ہے  
اور اس کے متفروقات کا حکم مستعد علماء سے گذشتہ سطور میں ہم قتل کی چکیں  
وہ فابل قبول نہیں اور غیر مترقبہ ہیں۔ لہذا یہ روایت غیر مقبول اور قروک ہے۔

### — ۵۰م ۱ —

پہلی بحث روایت کے اعتبار سے مختصری کی گئی۔ اب ثانی بحث روایت  
کے اعتبار سے کی جاتی ہے۔

(۱) — شیعہ اور سی دعاؤں فریض کی تائیں اس مسئلہ پر متفق ہیں کہ حضرت  
فاروق اعظمؑ نے مرض الوفاقت میں ذکور چھ اشخاص رسیدنا علی المرضیؑ،  
رسیدنا عثمانؑ، رسیدنا اطہرؑ، رسیدنا زبیر بن العوام، رسیدنا سعد بن ابی قفاص،  
رسیدنا عبد الرحمن بن عوفؑ پر اعتماد کر کے مسئلہ مخلافت ان کے پر درکر

## ریاتخا

”محزرہ خدشات“ ان لوگوں کو معلوم ہی نہ ہو سکے۔ یا پھر رعاز اللہ یہ لوگ خطا کر سکتے رہا۔ اللہ وانا الیہ راجعون۔

خلاصہ یہ ہے کہ الاستیعاب کی ذکورہ روایت تسلیم کر لینے سے کٹی خرابی پیش آتی ہے۔ مثلاً:

(۱) — حضرت فاروقؓ کے کلام اور ان کے علی کارنا میں بالکل تضاد اور تناقض پایا جاتا ہے یعنی بخش خصیت حضرت عثمانؓ کے متعلق اس قدر خدشات کا انہیار فرمایا۔ پھر اسی کو انتخاب میں زیر تجویز کر دیا۔ صحیح فکر اس طریقہ کو درست نہیں تسلیم کر سکتی۔

(۲) — ذکرہ چھاؤ میوں کی مجلس نے رجوا سلام کے سب سے سر برآورده اشخاص پر مشتمل تھی، جو انتخابی کارنا مراسم انجام دیا وہ غلط تھا، صحیح نہیں تھا۔

(۳) — غیری خوبی یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ کی ربعة دیگر حضرات کے پوزیشن خراب کرنے کے ساتھ ساتھ حضرت علیؓ کے وقار کو اغذار کر دیا یعنی ان کے حق میں کثیر الہدایہ (سبہت مسخرہ ہے) تجویز کر دیا جو ایک خفتگی برآورہ بات ہے۔ ان کے شایان شان نہیں۔

— بہریت اس قسم کی خرابیوں کی بجائے یہ فیصلہ سهل ہے کہ یوں کیا جائے کہ روایت ہذا سے پیدا کردہ خدشات و خطرات سب مفروضے تھے۔ ان میں کوئی صداقت نہیں۔

— یہ روایت بے سرو پا دیے اصل ہے۔ جس پڑائی کی بنیاد قائم کی گئی ہے۔

— دوسرے لفظوں میں بناء الفاسد علی الفاسد ہے جس کو مفوض اباد نے عثمانی دور کی قباحت و فسیحت کو نشر کرنے کے لیے عوام میں پھیلایا، اور

(۱) — سنواری شریعت، ج ۱، ص ۵۲۳، ۵۲۴، جلد اول، باب

مناقب، عثمان بن عفان، نقصہ الہیۃ والاتفاق علی عثمان۔ طبع نوی محمدی دہلی

(۲) — الامال للشيخ الى جعفر الطوسی الشیعی، س ۱۹۹، ج ۲

مجلس یوم الجمعہ، ۲۷ محرم، ۵۲۶ هـ مطبوعہ مجتبی شریعت عراق۔

نظریں کرام غور فرمادیں۔ الاستیعاب والی ذکورہ روایت نے یہ بتلایا کہ حضرت عثمانؓ نے ان ہرچھے اشخاص رجوا مکافی جانشین حضرت علیؓ کے جو سکتے تھے (کی خاطری خامیاں اور نفیقاتی کرو ریا) ایک ایک کر کے بیان کر دیں اور ان میں سے کسی کو خلافت کا اہل نہ قرار دیا۔ اور مرضی الموت کے واقعہ نے رجوا بخاری شریعت و دیگر حدیث و تاریخ کی کتابوں میں تتفق علیہ طور پر درست ہے، واضح کیا کہ حضرت علیؓ نے انہی چند حضرات مذکور پر اعتماد کرتے ہوئے خلافت اسلامی کا تمام بوجہدان پر رکھا۔ دوسرے لفظوں میں امت اسلامی کی تمام باغ دُوران کے ہاتھ میں دے دی تاکہ ان میں سے جس کو خلیفہ منتخب کریں۔ وہ تمام اہل اسلام کیے حاکم والی متصور ہوگا۔

(۱) — ادھرناقابل اعتمادی کے اوصاف بیان کرنا، ادھر انہی حضرت پیر اتہامی اعتماد کرنا یہ چیز ”فاروقی بصیرت“ کے خلاف اور فاروقی تدبیر کے بالکل برعکس ہے۔

(۲) — نیز لطف کی بات یہ ہے کہ جس ذات (یعنی عثمانؓ) کے متعلق و ذکورہ روایت کی بنیاد پر اس قدر خطرات کا انہیار طور پر مش گولی پیش نہیں کیا ہے جو کھپاتھا مجوزہ محبل شوری نے اسی کوئی خلیفہ منتخب کیا اور عثمانؓ کے حق میں

ثوابِ دارین حاصل کیا۔

(۳)

اس موقع پر قیصر اطعن تجویز کیا جاتا ہے کہ ولید بن عقبہ شراب خور تھے۔ ان پر  
گواہوں نے شراب خوری کی شہادت دی۔ یہ الزام ثابت ہو گیا۔ لہذا حضرت  
عثمان نے ولید پر حکمِ کوائن اوسان کو معزول کر دیا (جیسا کہ قبل ازیں کتابِ حبیبہم  
حدس سوم عثمانی کے باب پچھا میں گزرا چکا ہے)۔

### دفع الرام

اتنی بات درست ہے کہ ولید کے علاfat شراب خوری کی لوگوں نے  
شہادت دی۔ اس کے بعد ان پر حکمِ کوائن گئی۔  
روايات میں بھی یہی کچھِ ذکر ہے اور اس واقعہ کے پس منظر کے متعلق  
محمد بن عوّامؑ کا اعلان میں ذکر ہے۔

محمد بن حضرات نے اس واقعہ کے پس منظر کے متعلق کچھ کلام نہیں کیا بلکہ  
کی صحت و سقم کی طرف توجہ ہی مبذول نہیں کی صرف شراب نوشی پر شہادت پائی  
جانے سے حد تکون نے کا واقعہ تقل کر دیا ہے۔

شہادت فراہم کرنے والے کیسے لوگ تھے؟ کون افراد تھے؟  
شہادت ہند کسی سازش کا تیجہ تھی؟ یا باؤٹ تھی؟

اس پریز کی بایت سابق محمد بن عوّامؑ کا اعلان نظر آتے ہیں۔

البتہ بعض فقیہین مژہبین مثلًا طبری وغیرہ نے یہ کرید کی ہے اور پھر متاخرین  
محمد بنین نے بھی اس معاملہ پر ناقہ نہ نگاہ کی ہے، جیسا کہ آئندہ سطور میں ہم اس پر

حوالہ جات پیش کر رہے ہیں۔

— یہاں سے عیاں ہوتا ہے اہل سازش کی طرف سے ولید کے خلاف  
باؤٹ تھی۔ ولید کو مطعون کر کے ان کے منصب سے الگ کروانا مطلوب نظر تھا  
اور بس!

— یہ چیز کہ ولید نے شراب خوری کی ہو، یہ بات درست نہیں اس  
واعده کا پس منظر مژہبین نے لکھا ہے اور اصل واقعہ پر پردہ اٹھایا ہے۔  
اس کو معلوم کرنے کے بعد مسئلہ نہ اضافہ ہو سکے گا اور الزام دُور ہو جاتے گا۔  
— تاریخ ابن جریر طبری میں ذکر ہے:

... اجتماع نفر من اهل الکففة فعملوا فغلل العلید  
فانتد ب ابو زینب بن عوف (الازدی) وابعمر بن  
فلان الاسدی للشمارۃ علیه فغضنو العلید و اکبوا علیه  
فینا هم ممعه يوماً في البيت ... . فقام العلید و  
تفرق القوم عنه وثبت ابو زینب والمرور فتناول  
احد هم خاتمة ثم خرجا ... . وقد اراد اداء اهمية  
قطبها نالم يقدر عليه مثنا دكان و جسم ما الى المدينة فقد ما  
على عثمان ومعه مانع من يعرف عثمان من قد عزل  
العلید عن الاعمال فقالوا له سنقال من يشهد؟ فقالوا  
ابوزینب وابوعمر ... . فقال كييف رأي شهادة قال الكتا  
من غاشيتها فد خلنا علية وهو يقى الحسن فقال ما يقى الحسن  
الاشارة بها فبعث اليه فلما دخل على عثمان ... . خلف له  
العلید وخبره فقل نقيم الحدود وبيو شاهد

الذور بالنار فاصيريا انجي... الم'

تاریخ طبری ص ۴۲، ۴۳، جلدہ تخت شان

یعنی اہل کوفہ کی ایک جماعت جمع ہوئی۔ ولید کے معزول کرنے کے لیے علی پر گرام بنایا۔ ایک شخص ابو زینب بن عوفت ازدی قبیلہ سے۔ دوسرا ابو مورع بن فلان اسدی قبیلہ سے ان دونوں نے ولید کے خلاف گواہی دینے کا کام اپنے ذمہ لیا۔

ایک روز ولید بن عقبہ کے پاس گئے مجلس میں تقریب تر ہو کر شریک ہوتے ..... آفاق سے ولید سوچنے اور دوسرا نوگ، اللہ کر پڑھ سکتے۔ ابو زینب اور ابو مورع بیٹھے رہے مرتفق پاک، ان میں سے ایک نے ولید کی انگوٹھی (ہمراولی)، پکڑنی اور دہان سے نکل کر ہوتے ..... ایک سنگین محاذ ان کے ارادہ میں تھا ..... (ولید بیدار ہوتے) انہوں نے ان دونوں کو طلب کرایا یہ دونوں

شان کی خدمت میں پہنچے۔ ابو زینب و ابو مورع کے ساتھ دگر لوگ بھی تھے ..... رجن کو ولید نے اپنے مناصب سے الگ کر دیا تھا، ان سب نے مل کر ولید کی شکایت پیش کی حضرت عثمان نے فرمایا کہ تم میں سے کون اس داقصر کی گواہی دیتا ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ ابو زینب اور ابو مورع گواہی دیتے ہیں ..... حضرت عثمان نے ان سے دیافت فرمایا کہ ولید کو تم نے کس حالت میں کیا تھا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ تم ولید کے پاس آئنے جانے والے لوگ بیش بہم ولید کے پاس گئے تو وہ شراب کی قسم کرنے لگے حضرت عثمان

نے فرمایا کہ شراب کی قسم وہی کرتا ہے جس نے شراب پی ہو۔  
بھر حضرت عثمان نے ولید کی طرف آدمی ارسال کر کے اسے مدعیہ منورہ میں مطلب کیا۔ جب ولید حضرت عثمان کے پاس آتے .... تو ولید نے اس کام (یعنی شراب خوری نہ کرنے) کا حلقت اٹھایا، اور اپنا معاملہ بیان کیا۔

— (شہارت کی بنابری حضرت عثمان نے فرمایا کہ تم حد قائم کرتے ہیں (یعنی شراب خوری کی سزا دیتے ہیں) گواہ انگوٹھی ہیں تو وہ دوزخ کی آگ کی طرف لوٹ کر جائیں گے۔ آئے برادر، صبر کر جی۔ (پھر حد لگوائی، وغیرہ)

(تاریخ طبری ص ۶۱، ۶۲، ۶۳ ج ۵)

— طبری کی اس روایت کے دریڈ و اخوض ہو گیا کہ:  
— کوفہ کے شریطیں لوگوں نے ایک مستقل سیکم تیار کی تھی تاکہ ولید کو معمول کرایا جائے۔

— اس منصوبہ کے تحت انہوں نے جعلی شہادت دی جس پر حد لگوائی گئی۔ حقیقت ولید نے شراب خوری نہیں کی تھی۔  
— ظاظہ رہشتادت انہا انون شرعی کے اعتبار سے مکمل تھی۔ اس لیے حضرت عثمان نے اس کو رد نہ کیا۔ بلکہ اس پر عملدرآمد کیا۔

— اور قریبی موجود ہے کہ حضرت عثمان اس واقعہ کو جعلی خیال کرتے تھے، اس وجہ سے کہ فرمایا "جو گھوٹے لوگ دوزخ کی طرف لوٹ کر جائیں گے۔ یہ تمام کرفہ کے فارادی و عنادی طبع لوگوں کی داشتان ہے جس میں انہوں نے ایک اچھے باکردار شریف انسان کو ملوث کر دیا۔

**دیگر علماء کے احوال** اب ہم ذیل میں چند دیگر علماء کے احوال تعلق کرتے ہیں جنہیں اُنے اس واقعہ کو بعض کوئی کوئی کی طرف سے ایک مقصداً نہ کاروانی ذکر کی ہے اور شہادت کو ناقص گواہی قرار دیا ہے۔  
 ۱۱) — الاصابۃ میں منقول ہے کہ دیقال ان بعض اہل الکوفہ تھے  
 تھے پیر اعلیٰ فشمد و اعلیٰ بغیر الحق ۲)

(الاصابۃ، ج ۳، ص ۱۶۰ تحقیق الولید بن عثیمین)

(۲) — قیل فی الولید بخصوصه ان بعض اہل الکوفة تھے  
 علیہ نشہد و اعلیٰ بغیر الحق ۳)

(فتح المیثت للخواجی شرح الفتنۃ الحیریث، ج ۴، ۷)  
 تحقیق حافظہ السحابہ - طبع مدینہ طبیبہ)  
 یعنی حافظہ ابن حجر عسقلانی اور شمس الدین الخواجی فرماتے ہیں کہ بعض کوئی لوگوں  
 نے ولید کے ساتھ تھتب کیا اور ناقص شہادت ان کے خلاف دے دی۔  
 — اب روز روشن کی طرح واضح ہو گیا کہ ولید کے خلاف یہ سب کچھ  
 سازش تھی جس کی بناد پر کوئی لوگ مزید کرانی تھی۔  
 — مفترض حضرات ان قسم سے ہائے پار بینہ کو دوبارہ تازہ کر کے ولید کے  
 خلاف لفڑت پھیلانے کی سعی فراہم ہے ہیں۔ حالانکہ کتاب مسلمانے والید کی ان بیرونی کے  
 سلسلہ میں لکھا ہے کہ «النصاب اسکرت» کی وجہ درست یہ ہے کہ شامیشہ انتشار  
 کی باتے ۴)

ذہبیب النبیب لابن حجر عسقلانی، ج ۱۰،  
 طبع اول۔ دکن تحقیق تذکرہ ولید  
 الشتم تعالیٰ ان مفترضین کو برایت سمجھئے اور فرمائی الی رولا تجعل فی قلوبنا غلا

(للذین آمنوا) پہلی پیرا ہونے کی توفیق نصیب فرماتے۔

## سعید بن العاص کے تعلقات

سعید بن العاص بنی امیہ میں سے ہیں یہ ولید بن عقبہ کے بعد کو فریض حضرت  
 عثمانؑ کی طرف سے ولی نبٹتے گئے تھے۔ غالباً ان پر یہ اغراzen کرنے ہیں کہ  
 ... فظہر منه ما ادی الی ان اخوجہ اہل الکوفة منها ۵)  
 سعید بن العاص سے ایسی چیزیں صادر ہوئیں جن کی وجہ سے اب کو  
 نے ان کو کو فریض نکال دیا۔  
 رہنمای حکما مدد لابن طہر الحلبی اشیعی، ص ۶۶۔

تحقیق مطاعن عثمان بن طہر الحلبی، مع منہاج الشہر  
 اس کے بعد سعید بن العاص کا اجمالی تذکرہ ہم فاریین کرام کے سامنے پیش  
 کرتے ہیں جس کے پیش نظر سعید مذکور کی شخصیت و کردار، اخلاق و نیادات اور  
 اسلامی خدمات واضح ہو سکیں گی۔ اور وارکردہ اغراضات کے ساتھ ان کا مولانا  
 کیا جائے گا۔

نام و نسب اور صحابی ہونا — علماء کرام نے لکھا ہے کہ سعید بن  
 العلی بن سعید بن العاص بن امیہ القشی الامری کو حصہ  
 اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت تھی ہے۔ اور بعض نے یہ فرمایا ہے کہ  
 انتقال بلوی کے وقت سعید کی عمر نو سال کی تھی زیستی صفا رضا بھیں ان کا شمار تھا  
 «قال ابن ابی حاتم عن ابیہ له صحابة (قدیت) کان له بیم

مات النبي صلى الله عليه وسلم تسع سنين -

(١) —— (الصحابه، ج ٢، ص ٥٣) تحت سعيد بن العاص.

(٢) — تہذیب التہذیب، ص ۳۹، ج ۴م - تحت

تذکرہ سعد مذکور۔

**علمی قابلیت** زبان عرب کے بہت بڑے ملیخ اور فصیح المسان تھے جنما کریم صلتی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ لب و لہجہ میں مشاہد تاریخی تھے۔

..... إن عربية القرآن أقيمت على سان سعيد بن العاص  
لأنه كان أشبههم لهجة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

درا) ——— الاصحاب، ج ٢، ص ٥٣ تحدث سعيد بن العاص

<sup>٤٢</sup>) — تہذیب التہذیب، جم، ۳۹، ۳۹۔ تحقیق سید

الاستعاضة عن الصلاة في خشبة الاصناف تحت

سعید بن العاص -

**کرمیانہ اخلاق** سعید بن العاص کے سیرت نگار علمائے لکھا ہے کہ سعید  
بڑے حیلہ البتیں اور باوقار تھے۔ قوم کے بانخالوگوں میں شمار  
ہوتے تھے۔ نہایت عمدہ سیرت رکھنے والے تھے اور بھلائی میں بہت ہی مشہور  
تھے۔

”روى عن صالح بن كيسان قال كان سعيد بن العاص حليماً  
وقوراً -

<sup>١٤</sup>) الاصحاب، ص ٦٤م، ج ٢ تحقیق سعید۔

وكان من سادات المسلمين والأجداد المشهورين... وقد كان حسن السيرة، جيد السريرنة... وكان كريماً جاًداً ممدوحاً.

دای) — الیدا ایه لابن کثیر، جلد ۸، ص ۸۶، آن ذکر نه سمعد.

(٢). — المدارس الامانة، ص ٢٣، ٢٤، ٢٥، ٢٦.

الطبعة الأولى، طبع في مصر

**کارنامے** میں سید بن العاص عراق کے علاقہ پر حضرت علیہ السلام کے عاملین  
حافظ این کیتھے نے لکھا ہے کہ حضرت عمرؓ کی خلافت کے (آخری) وفود

او حضرت عثمانؓ کے دورِ خلافت میں کوفہ کے حاکم بناتے گئے تو انہوں نے طبرستان اور جرجان کے علاقے کو فتح کیا۔ ان کے مشکل میں حضرت مُذْلِّیہ جیسے کا حضور شاہزادہ تھا۔

آذربایجان کے لوگوں نے نقشِ عہد کیا تو سعید نے ان پر چھٹاہی کر دی  
وردو بارہ فتح کر لاما۔

فكان سعيد هذا من عمال عمر رضي الله عنه على  
لسداد

الابداية، ص ٨٣، ج ٨ تحت تذكرة سعيد (٥٨)

م د و لی الکوفة و غواطیرستان و فتحها و غزا حرجان

<sup>٢٤</sup> وكان في عسكره حذيفة وغيره من كبار الصحابة <sup>٢٥</sup>

الاصدقاء، ص ٢٥٣، ج ٣، تحت سعد

وَلَنْقُضِيَ الْعَدَا هَلْ آذْرِيَ سَجَادٌ فَغَزَا هَمْ فَفَتَحَاهُ

(البداية، ص ۸۴، جلدہ تخت شہر)

**سعید اور آل ابنی طالب کا تعلق**

(۱) سابتاؤ اس چیز کا ذکر ہو چکا ہے کہ عبید عنانی میں جب سعید بن العاص مدینہ پہنچے تو اکابر مهاجرین اور انصار کی طرف کئی قسم کے علیتیں اور پوشائیں روانگیں۔ اس کے ضمن میں حضرت علی کی طرف ہدایا و عطا یا ارسال کیے اور آپ نے ان چیزوں کو قبل فرمایا۔

..... وقدم سعید بن العاص ام مدینۃ و اخذ اعلیٰ عثمان نبیعث الى وجہہ المهاجرین والانصار بصلات و کسی دبعث الى اعلیٰ ابن ابنی طالب ایضاً ففیل ما بعثت اليه۔  
طبقات بن سعد، ج ۵، ص ۲۱۔ تخت

سعید بن العاص، طبع لیدن)

(۲) سعید بن العاص نے ام کلثوم بنت علی المقصی سے خطبہ تنگی کیا اور ان کی طرف ایک لاکھ درسم ارسال کیے۔ اس معاٹے میں حضرت امام حسن اور حضرت ام کلثوم رضامند تھے لیکن حضرت امام حسین کی راستے اس کے خلاف تھی مقررہ وقت پر دلوں فرقی مجلس میں حاضر ہوئے تو سعید بن العاص نے کہا کہ ابو عبد اللہ کہاں ہیں؟ حضرت حسن نے فرمایا کہ اس عالمدین میں کافی ہیولی تو سعید کہنے لگے کیا حضرت امام حسین اس کو ناپسند کرتے ہیں تو حضرت امام حسن نے جواب دیا۔ ہاں سعید برسے "میں ایسے معاٹے میں داخل نہیں ہزنماں ہیں کو حضرت امام حسین ناپسند کرتے ہوں۔" یہ کہہ کر حضرت سعید مجلس سے دلیس چلے گئے اور جومال و عینی ایک لاکھ درسم دیا تھا اس میں سے کچھ بھی واپس

نہیں۔

..... خطب سعید بن العاص ام کلثوم بنت علی بعد عمر و بعثت لها بعائنة افت فدخل عليها اخوها الحسين وقال لائزوجيه فقال الحسن انا ازوجه و اتعذر و اذ قال الحسن لذاك غصروا فقال سعید و ابن ابو عبد الله ؟ فقال الحسن ساکفیک قال فعل ابا عبد الله كره هذا قال نعم قال لا ادخل في شيء يكرهه ورجع ولم يأخذ من المال شيئاً۔

(سیر اعلام النبلاء للنسجی، ص ۴۹۵ ج ۴-۳)  
تحت سعید المذکور

..... ان سعید اَخْطَبَ ام کلثوم بنت علیٰ مِنْ فاطمة الّتِي كَانَتْ تَحْتَ عُمْرِيْنَ الْخَطَابَ فَاجْبَتْ إِلَى ذَلِكَ ..  
.... اَنْمَا كَرَهَ ذَلِكَ الْحَسِينَ وَاجْبَتْ الْحَسِينَ ۝

البداية، ص ۸۶، ج ۸ تخت ذکر سعید شہر

ان ہر دو حالجات سے مندرجہ ذیل چیزوں ثابت ہوتی ہیں:-

- (۱) حضرت امام حسین اگرچہ اس نکاح کے خلاف تھے تاہم سیدنا حضرت حسن اور سعیدہ ام کلثوم بنت علی اس خطبہ پر راضی تھے اور نکاح کر دیئے کے لیے آمادہ تھے۔ لیکن بعض وجوہ کی بنا پر یہ رشتہ نہ ہو سکا۔  
(۲) حضرت سعید بن العاص کا ایک لاکھ درسم دینا اور پھر واپس نہ لینا ان کے جود و کرم کی واضح علمات ہے۔

(۳) حضرت امام حسن اور حضرت ام کلثوم کا ایک لاکھ درسم قبول کرنا حضرت سعید بن العاص کے ساتھ ہمیسرین رفاقت کا بین شوت ہے۔

## آخری گذارش

مندرجات بالا سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ سید بن العاص بڑے سنبھالتا اور صاحبِ اخلاق آدمی تھے، اسلامی فتوحات میں ان کے عظیم کارنامے پیش کیے گئے ہیں جو اپنے ساتھ ان کے روایت بہت عمدہ تھے۔

ان اوصاف کی حامل شخصیت کے متعلق تغاییر نے جو الزامات عائد کیے ہیں وہ سراسر بے اصل اور بے سرو پا ہیں۔

حضرت عثمانؓ نے وقتی تقاضوں کے پیش نظر جوان کی معزولی فرمائی تھی اس کے اسباب دوسرا سے تھے۔ انہوں نے کوئی شریروں کے پروپرٹیز کو فرد کرنے کے لیے ایسا کر دیا تھا۔

## عبداللہ بن عامر کے متعلقات

ان کے متعلق منہاج الکرامہ ابن طہر الحنفی اشتبہ نے لکھا ہے کہ:  
”وَدَلِيْلُ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عَامِرٍ الْعَرَاقِ فَقْعُلُ مِنَ الْمَنَاكِيرِ مَاقْعُلٌ“<sup>(۱)</sup>

”یعنی حضرت عثمانؓ نے عبد اللہ بن عامر کو رجآپ کے مامن زاد جہانی تھے) عراق (بصرہ) کا ولی بنایا، ان سے وہاں بڑے کام صادر ہوئے“<sup>(۲)</sup>

اس کے بعد عبد اللہ بن عامر کا غصہ رساند کہ ہم سپش کرتے ہیں جن ہیں سے ان کی شخصیت، اخلاق اور راویدان کی زندگی کے نمایاں کارنالے آشکارا۔ ہر ٹکیں گے اور متضفین کے اعتراضات کی حقیقت سامنے آجائے گی۔

**نام و نسب** | ان کا اسم گرامی عبد اللہ بن عامر بن کریز ہے اور ان کا نام مجده بنت اسہل بن صلت ہے۔

عبد اللہ بن عامر حضرت عثمانؓ کے مامول رعامر، کے بیٹے ہیں حضرت عثمانؓ، حضرت عبد اللہ بن عامر کی پچھی دارویث بنت کریز کے بیٹے ہیں عامر اور اروی بھائی ہیں۔ ان کی والدہ اتم حکیم بنت عبد المطلب بن ہاشم باشی خاندان سے ہیں۔

(۱) — نسب تذلیل، ص ۲۳۱ تجسس اولاد عامر بن کریز۔  
۱۶۹

طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۲۰۷ تخت عبد اللہ بن بکر.

(۳) — اسد الغابہ، جلد ۳، ص ۹۱ تخت ذکر عبد اللہ بن عاصم.

### ایام طفولیت و حصول برکات

حضرت مسیح موعظہ القضا کے موقع پر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا گیا۔ آنچاہب صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا حباب مبارک ان کے دہن میں ڈالا اور رانہوں نے حباب مبارک کو چُوس لیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس موقع پر عبد اللہ بن عاصم کے بارے میں ارشاد فرمایا۔ یہ سارا میٹا ہے۔ اور ہمارے ساتھ زیادہ مشتاب ہے اور یہ مستقی (سیراب شدہ) ہے: "اس بنا پر بہاں سے وہ زین کریدتے دہاں سے پانی کا چشمہ ظاہر ہے رہتا تھا جیسا کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمان دیا تھا۔

"أُتْقِيَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ صَغِيرٌ فَقَالَ هُدًى

لِيُشَبِّهَنَا وَجَعَلَ يَقْفَلُ عَلَيْهِ وَيَبْعُدُهُ وَجَعَلَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَاصِمَ  
رَبِّي رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ الْمُسْقِي فَكَانَ لَا  
يَعْلَجُ أَرْضًا إِلَّا ظَهَرَ لَهُ الْمَاءُ . . . . فَكَانَ كَمَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

(۱) — الاستیعاب، ص ۱۴۳، جلد ۲، بعد اصحابہ تخت

عبد اللہ بن عاصم

(۲) — اسد الغابہ، ص ۱۹۱، جلد ۳، تخت عبد اللہ بن ذکر

(۳) — الاصحاب، ص ۱۴۰، جلد ۳، تخت عبد اللہ بن ذکر

"وَفِي رِوَايَةِ الطَّبِيَّاتِ . . . . قَالَ هَذَا ابْنُنَا وَهُوَ شَبِيمُكُمْ  
بَنَا وَهُوَ مُسْقِي فَلَمْ يَزُلْ عَبْدُ اللَّهِ شَرِيفًا" . . . الخ

(۱) — طبقات ابن سعد، ج ۳، ص ۲۰۷ تخت عبد اللہ بن بکر.

ذکرہ عبد اللہ بن عاصم کی بیرونی طبع اول پہنچ۔

**سخاوت، شجاعت، شفقت** [تحقیق] تھے۔ اپنی قوم کے ساتھ صدر رحمی کرنے والے تھے۔ اور قربات داروں میں محبوب و شفیع تھے۔

"وَكَانَ ابْنُ عَاصِمٍ رَجُلًا لَحِينًا شَجَاعًا وَصَوْلًا لِقُرْمَهٖ وَلِقُرْبَاتِهِ  
حَبِيبًا فِي مُهْرِجِهِ" ۔

(۲) — طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۲ تخت

عبد اللہ بن عاصم۔

(۳) — الاستیعاب، ج ۲، ص ۳۵۲ تخت عبد اللہ بن ذکر۔

(۴) — کتاب نسب قریش، ص ۱۳۹

**جنگی کارنامے** [پر] حاکم بن ایاگیا تھا تو ان کی عمر اس وقت قریباً پچیس سال تھی۔ اپنے حضرت عثمانؓ سے غفران کی طرف سے بصرہ تھی۔ اپنے حضرت عثمانؓ سے غفران کی طرف سے بصرہ تھی۔ اور جہاد کے لیے اجازت طلب کی۔ اجازت ملنے پر اپنے ساتھ ہی میں خواسان اور فارس کے اطراف فتح کیے جہستان کریان، زیلانستان وغیرہ علاقہ جات ان کی مساعی سے منفتح ہوتے اور اسلام کا جمند اسرائیل بھوڑا۔

دولہ بلاد فارس و کان عمرہ خمس عشرين (۲۵)

سنۃ فاتحہ خواسان کلھا و اطراfat فارس و سجستان و  
کرمان و زابلستان . . . الخ

(۱) — اسدالنابہ، ج ۳ میں ۱۹ تخت عبد اللہ بن عامر

(۲) — طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۳ تخت ابن عامر

.... هر (فتنہ) خراسان و قتل کسری فی دلایتہ ۴

(۳) — الاستیعاب، ج ۲، ص ۳۵۲ مصر الاصابہ

تخت عبد اللہ بن عامر۔

کتاب البلدان لیعقوبی الشیعی کے بیان کے مطابق عبد اللہ بن عامر بن کریز کی گلگانی میں مندرجہ ذیل علاقوں بھی مفتوح ہوتے رہتے مثلاً:  
قوسٌ، سَأَ، ابْرَشَرَ، جَامَ، طَوْلُ، اسْفَارِيَنْ، شَرْخَسْ، مَرْوَ، بَرْشَجْ،  
شَرْجَخْ، مَرْوَرَدْ، وغیره

و کتاب البلدان لابن الحمد بن ماضع المیقبوی الشیعی، ص ۷۸-۷۹۔

طبعہ الحیدریہ المحفوظ (بغداد)، الطبعۃ الثانیة، سن طباعت

۱۳۶۶ھ  
۱۹۵۲ء

او خلیفہ بن خیاط نے اپنی تاریخ جلد اول میں عبد اللہ بن عامر کی گلگانی میں  
مفتتوح ہوئے ولے مزید مقامات بھی ذکر کیے ہیں مثلاً  
الکاریان - الفیشیان (دار بجرود) - فراق ناشہت باشرورڈ - ہراہ تیہیق  
شمارستان، الجوزجان - الفاریاب - الظفالان - شیخ حوزہ احمد - باذ غیر  
اصلبیان - حلوان -

(۱) — تاریخ خلیفہ بن خیاط بجز اول، ص ۱۳۱-۱۳۲۔

تحت سن ثلائین طبع اول عراق۔

(۲) — تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۸۔

تخت القضاۃ عثمانی۔

امور رفاه عامرہ میں حضن بناتے، باغات بگراتے، نہریں کھددا تین اور  
ان کے علاوہ متعدد رفاه عامرہ کے کام سرانجام دیتے۔ خصوصاً مقام عفات میں  
پانی کے حوضوں کا انتظام کرایا۔

(۱) — دھواویں من اتخاذ الخیاض بعرفة واجرى اليها العین و  
ستفی الناس السماوی فذاك جاریاليوم۔

۱- طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۲ تخت عبد اللہ بن عامر

۲- اسدالنابہ، ج ۳، ص ۱۹۱ تخت عبد اللہ بن عامر بن کریز۔

۳- البیداریہ للبن کشیر، بلده ہم ۲۸ تخت عبد اللہ بن عامر۔

(۲) — و هو الذى عمل المستقاید يعرفه ... . . وله النباج  
وموضع الذى يقال له نباج ابن عامر وله الجنة ولهستان  
ابن عامر بخلافة على اليلة من مكة وله آثار في الأرض كثيرة۔

و کتاب نسب ذریش، الجغرافية الخامسة، ص ۱۰۷ (طبع مصری)

ابن عامر اپنی ولایت کے دوران ایک

اہل مدینہ کے لیے خدمات و فخر حضرت عثمان کے پاس بہت سا  
مال کے کردار میں بہت تھے تو حضرت عثمان نے ائمہ فرمایا: اپنی قوم اور قرابت را رکھ کے  
ساتھ صدقہ رحی کیجئے اور ان کے ہاں اموال پہنچائیے۔ «پس ابن عامر نے قرش اور  
النصاریین بہت سے اموال اور پوشالیں تقسیم کیں اور کثیر ذریش اہل مدینہ کو  
پہنچائیں تو اہل مدینہ نے تعریف کرتے ہوئے ان کا شکریہ ادا کیا۔

و قد مر على عثمان بالسدينه فقال له عثمان صل ترابتك  
وقومك ففرق في قريش والأنصار شيئاً عظيماً من الأموال

## سیدنا امیر معاویہ کے متعلقات

حضرت امیر معاویہ کے ساتھ مفترض دوستوں کو خصوصی عدالت ہے۔ ان کے دو برخلاف اور دو خلافت کو نہایت مکروہ تعبیرات کے ساتھ ذکر کیا کرنے میں۔ مخالفین کے نزدیک یہ ایک سیاہ دوڑ ہے جس میں اسلام کے ایک ایک دستور کا نامہ کر دیا گیا۔ آئین اسلامی کو ختم کر کے جبراً استبداد کے طریقے رائج کر دیئے گئے۔ دینی طرز و طریقہ کے بجائے امراء دستور کو فروغ دیا گیا۔

ابن الطہر الحنفی اشیعی نے اپنی تصنیفت "منہاج الکرامہ فی اثبات الامامة" میں امیر معاویہ کے حق میں مختصر سا جملہ لکھا ہے جس میں ان کے متعلقہ سب مطاعن کو سودو دیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ:

"وَدُلِي معاوِيَة الشَّام فاحْدَثَ مِنَ الْفَقْنِ مَا حَدَثَ"

"یعنی امیر معاویہ شام کے ولی بنائے گئے پس انہوں نے بے شمار فتنے پیدا کر دیے"

منہاج الکرامہ فی اثبات الامامة ص، "تحت مطاعن عثمانی"

طبع لاہور در آخر منہاج اللہ اللہ (ابن تیمیہ)

قبل ازیں بحث اقل رحمت عنوان الشام) میں حضرت امیر معاویہؓ پنی اللہ تعالیٰ عنہ کی دینی خدمات عہد بہوت میں، عہد صدقیقی میں، دو رفارمی میں مختصر ادسوچ کی گئی تھیں۔ اب ہم قاریؤں کرام کی خدمت میں امیر معاویہ کے متعلق روایات اور اسلامی تاریخ سے ان کی قابلیت اور صلاحیت دینی و

والکسوات فاش نہ علیہ۔

(۱) — اسد الغابہ، جلد ۳، ص ۱۹۱ تخت عبد اللہ بن عامر

(۲) — الاصابہ، ج ۳، ص ۶۱ تخت عبد اللہ بن عامر

**ابن عامر ابن تیمیہ کی نظر و میں** [میں عبد اللہ بن عامر کی خوبیاں اور

ان کا لوگوں کے ہاں مقبول عام ہوتا بیان کیا ہے چنانچہ وہ فرماتے ہیں۔

"اَنَّهُ مِنَ الْحَسَنَاتِ وَالْجَيْحَةِ فِي قُلُوبِ النَّاسِ مَا لَيْكُرَ"

(منہاج اللہ، ص ۱۸۹ - ۱۹۰ ج ۳)

"یعنی ابن عامر کے لیے بے شمار خوبیاں ہیں۔ اور عوام کے قلوب میں ان کی غرب محبت تھی جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا"

مندرجات بالا کی روشنی میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ عبد اللہ بن عامر ایک عظیم شخصیت اور باکردار انسان تھے جنہوں نے اسلام اور اہل اسلام کی بے شمار خدمات سر انجام دیں۔ ان اوصاف کے پیش نظر مخالفین کے تمام اخراجات بے جا اور بے محل نظر آتے ہیں۔ یہ اعراضات بعض گروہی تھتب کی بنا پر وارد کر دیتے گئے ہیں تاکہ ان کے حق میں لوگوں کے قلوب میں تنفس اور بخش قائم رہے اس "نیک مقصد" کے بغیر اور کوئی وہ نظر نہیں آتی۔

جزاهم اللہ تعالیٰ علی حسب مواہمہ۔

تک کا زمانے پیش کرئے گے جن کی وجہ سے وارکردہ اغراضات کا جواب ہو گا اور اس دور کے مختلف شکوہ و شبہات کا فائزہ ہو گا۔

اس کی صورت یہ ہوگی کہ پہلے امیر معاویہ کے مقام اور کردار کو پیش کیا ہے۔ اس کے بعد خاندان بنی ااشم کے ساتھ ان کے حسن روابط اور حسن سوک کے واقعات کو درج کیا ہے تمام بحث کے آخر میں سب و شتم وغیرہ کے اغراض کو زائل کیا گیا ہے اور ان احادیث کو عینہ علمائی کے ساتھ مخصوص نتھیں کیا یہ چیزیں ان کی شخصیت کے اعتبار سے ذکر کی جاتی ہیں۔

### نام و نسب اور قبول اسلام

ستینا امیر معاویہ کا پیدائش نسب اس طرح ہے۔ معاویہ بن ابی سفیان بن حرب بن

امیتب بن عبد شمس بن عبد مناف۔

و کتاب نسب قریش، ص ۱۲۵ تھبت، ولد ابی سفیان لصقر اور مادری سلطنه نسب یہ ہے: ان کی والدہ کا نام ہند بنت عقبہ ہے ہند بنت عقبہ بن ربیع بن عبد شمس بن عبد مناف۔

۱) نسب قریش، ص ۱۲۵ تھبت، ولد ابی سفیان (الصلح)۔  
۲) الاصابہ، ص ۲۶، ج ۲ تھبت ہند بن عقبہ۔

نسب ہند سے معلوم ہوتا ہے کہ امیر معاویہ اور ضرور علیہ السلام کا پانچواں دادا ایک ہے جن کا نام عبد مناف ہے۔

آپ کی عمر کا قریباً اٹھارواں سال تھا کہ عۃ القضاۓ کے موقع پر آپ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات کی اور اسلام قبول کیا۔ آپ نے اپنے اسلام کو فتح کرتے کہ اپنے والدین سے چھاپتے رکھا۔ اور ان کے والدین ریعنی ابو سفیان والد اور ہند بنت عقبہ والدہ، فتح کلمہ کے موقع پر اسلام لائے۔

ابیه و امیہ... الخ

(۱) — اسد الغارب بلدرابع، ص ۸۵ تھبت تذکرہ معاویہ۔

(۲) — البدایہ ابن کثیر جلد ۸، ص ۱۱ تھبت معاویہ ابن عباس

(۳) — تاریخ بغداد جلد اول، ص ۷۰ تھبت تذکرہ معاویہ

بن ابی سفیان۔

بن ابی سفیان۔

(۴) — نسب قریش، ص ۱۲۵ تھبت، ولد ابی سفیان بن حرب

کلت دیوان، الموسیقی، ج ۵، ص ۵۵ تھبت سنته بیان

علقائیات، اسرار و مفاتیح، ج ۱، ص ۲۸ تھبت طبع حیدر آباد رکن،

ستین، ص ۲۸، ج ۱ (طبع حیدر آباد رکن)،

تہذیب الاساء و المغایر للغوثی، ج ۲، ص ۱۰۲۔

تھبت معاویہ بن ابی سفیان۔

بن ابی سفیان۔

بن ابی سفیان۔

تاریخ الاسلام المنظہری، ج ۲، ص ۳۱۸ تھبت تذکرہ معاویہ۔

ناگزین کرام مطلع رہیں کہ عام مورثین اور اہل تراجم امیر معاویہ کے اسلام کے

متسلسل یہی ذکر کیا کرتے ہیں کہ وہ فتح کرد آٹھ بھری کے موقع پر اسلام لائے یہیں

ہم نے جو قول ذکر کیا ہے وہ حضرت امیر معاویہ کا اپنابیان ہے۔ اور تقدیم مورثین

و دادا ایک ہے جن کا نام عبد مناف ہے۔

و صاحب نسب قریش، صاحب تاریخ بغداد وغیرہ نے اس کو باسند نقش کیا ہے

لہذا دوسرا سے لوگوں کے اقوال کے مقابلہ میں امیر معاویہ کے اپنے قول کو ترجیح دی

جلستے گی۔

بن حرب بن امية كانت عند قوبیة الصغرى بنت امية  
بن مغيرة اخت ام سلمة لابن المتندرة -

**دکنیات المحرر، ص ۱۰۷۔** طبع حیدر آباد کن،  
حضرت امیر سعادیہ کی ہن ہند نیست ابی سفیان بن حرب حضرت علیؑ کے  
**سوم** | چپڑا دھجایمیوں کی اولاد میں سے حارث بن نواف بن حارث بن عبد اللہ  
بن باشرم کے نکاح میں تھی اور اس سے اولاد بھی ہے۔ ایک بیٹے کا نام محمد ندا۔

«هند بنت أبي سفيان بن حرب بن أمية الاموية اخت  
معاربة كانت زوج الحارث بن ثوفل بن الحارث بن عبد الله

(١) — الاصحاب، ص ٥٨، ٥٩ - ج ٣ تخت عبد اللہ بن

— (الإصحابي، عص ٦٠٣، ج ٢) تختت هند بنت أبي  
سفيان بن حرب -

٣) — تهذيب التهذيب بـص ١٨١، ج ٥ - تحت عـبد اللـه بن الـحارث -

طبعات ابن سعد، ج ٥، مكتبة عبد الله بن الحسين  
طبع لعدن -

**چھاہم** حضرت سیدنا حسینؑ کے لڑکے علیؑ رہبید کر بلہ کی ماں میلانی بنت ابو مorteza بن مرودہ مسعود نققی ہیں اور میلانی کی ماں میمونہ بنت ابوسفیان بن حرثہ ہے جو امیر معادیہ کی بہن ہیں۔ دوسرے نسلیوں میں حضرت حسینؑ کی ساس (خوشدا من) میمونہ بنت ابوسفیان ہیں اور میمونہ علیؑ اکبرؑ کی بانی ہیں۔ امیر معادیہ علیؑ اکبرؑ کی ماں

خاندان امیر معاویہ اور بنویہ اسٹم کے نبی روابط

ایک خاندان کا دوسرے خاندان کے ساتھ دامی تعلق قائم کرنے کے لیے  
نبی تعلقات ایک بنیادی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان تعلقات کی بنیاریک قبیلہ  
دوسرے کے قریب تر ہو جاتا ہے، دونوں قبیلوں کے درمیان گھرے اور  
دامی روابط مضبوط ہو جاتے ہیں اور ان کے درمیان شفقت و محبت پیدا ہے۔  
چیخوں میں جسے مذہب مانتے ہیں۔

ابہم ناظرین کرام کی خدمت میں حضرت امیر مجاہد شیخ کے خاندان اور قبیلیتی  
ماشیم کی چند ایک رشتہ داریاں ذکر کرتے ہیں تاکہ ان دونوں قبائل کا ایک دوسرے  
کے فریب ہوتا لگوں سراواخ موسیٰ کے۔

**رشته اول** حضرت امیر معاویہ کی بہن ام جبیہ بنت ابی سفیان نے اُدھر صلی اللہ علیہ وسلم کے نکاح میں تھیں اس لیے ابھی قلمیں ہونے کا اور حضرت امیر معاویہ بن ابی سفیان کو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا برادر نسبتی ہونے کا شرف حاصل ہے اور اُتم جبیہ کا نام رکھ دے۔

۱) — نسب قرض، ص ۱۲۳-۱۲۴ تجارت لندنی سفناں رہ جائز۔

۴) — طبقات بن سعد، ص ۶۹-۷۸، تحقیق احمد بیانی

(در میراث ای اسفناج)، طبع راهنما، تهران

**دوام** حضرت ایمروعاویہ بن اوس صلی اللہ علیہ وسلم کے ہم زلفت میں۔ (یعنی جس کو ساندوکہتے ہیں)۔ اتم المؤمنین امام سلمہ کی بہن قریۃ الصغری ایمروعاویہ کے نکاح میں تھیں اور ان سے کوئی اولاد نہیں سوتی۔

٢٠٠٠ - وساقه من قبل ام سلمة معاوية بن ابي سفان

کے سے مامول ہیں اور سیدنا حضرت حسینؑ کے گھر امیر معاویہ کی سکی بجا بخی رعنی خواہر زادی ہے۔

”ولد الحسین بن علی بن ابی طالب علیاً اکبر قتل بالطف مع ابیه و امّةٌ لیلیٌ بنت ابی مردہ بن عروہ بن مسعود الشفیق ..... و امّهٌ میمونۃ بنت ابی سفیان بن حرب بن امیة۔“

(۱) کتاب نسب ترشیح، ص ۵۔ تخت ولد الحسین بن علی بن ابی طالب۔

(۲) تاریخ غفاری بن حیاط، ج ۱، ص ۲۵۔ تخت اللہ مقتول حسین واصحابہ۔

او شیعہ علماء نے رشتہ نہاد کو مندرجہ ذیل مقامات میں تحریر کیا۔  
۱۔ مقاتل الطالبین لابی الفرج الاصبهانی الشیعی، ص ۳۴۵، ج ۱۔ طبع یزد  
باب ذکر خراسانی بن علی و مقتولہ و من قتل معہ۔  
۲۔ منتہی الامال لشیع عباس قمی الشیعی، ص ۳۶۳۔ ج ۱۔ تذکرہ از راجح حسین

بن علی۔

**پنجم** حضرت علیؓ کے چچا عباس بن عبد الملک کی پوتی بابہ بنت عبید اللہ بن عباس حضرت امیر معاویہ کے بھتیجے ولید بن عتبہ بن ابی سفیان کے نکاح میں تھیں۔

”و تزوجت لیاۃ بنت عبید اللہ بن عباس بن عبد الملک العباس بن علی بن ابی طالب ثم خلف علیہا الولید بن عتبہ بن ابی سفیان۔“

- (۱) کتاب المجر، ص ۳۳۱، لابی جعفر البنداری  
کتاب نسب قریش لصعب الزیری، ص ۱۳۷۔ تخت  
دل عتبہ بن ابی سفیان۔  
(۲) حواشی عمدة الطالب فی انساب آل ابی طالب (ابن عنترة شیعی) مطبوعہ بیفت، عراق۔ تخت امداد جعفر  
بن ابی طالب، ص ۳۴۰۔

**ششم** حضرت جعفر طیاری کی پوتی رملہ بنت محمد نے پہلے سلیمان بن هشام بن عبد الملک سے نکاح کیا اور اس کے بعد حضرت امیر معاویہ کے بھتیجے کے رکے ابو القاسم کے ساتھ نکاح کیا۔

”و تزوجت رملہ بنت محمد بن جعفر بن ابی طالب سلیمان بن هشام بن عبد الملک ثم ابا القاسم بن ولید بن عتبہ بن ابی سفیان۔“

کتاب المجر، ص ۳۲۹۔

مندرجہ چند رشتہ داریاں ملاحظہ کرنے کے بعد یہ بات واضح ہوتی ہے کہ:  
(۱) خاندان امیر معاویہ اور بنی ہاشم بامہم قریب تھیں۔ اس یہی انہیں کسی صورت میں بھی رہا بھلا کہنا رہا نہیں۔ اگر ان دونوں میں سے کسی ایک خاندان کو برا بھلا کیا گیا تو وہ کو یاد و سرے خاندان کو برا بھلا کیتے کے متراوٹ ہو گا۔ اور ایک رشتہ دار کو برا بھکتی سے دوسرا قریبی ضرور تباہ رہو گا۔

(۲) دوسری یہ چیز عیاں ہو رہی ہے کہ ان خاندانوں کے درمیان قابلی عصیت اور نسل تھبب بالکل نہیں تھا۔ اسلام کے بعد عصیتیں اور دھڑکے بندیاں ختم ہو گئی تھیں۔ حضرت عثمانؑ کے دوسریں پھر سے قابلی تھصبات کے عو

کرائے کا نظریہ بالکل واقعات کے برخلاف ہے اور خاص اختراضی او جعل ہے جس کو بڑی کوشش سے تصنیف فرمایا ہے۔ اس فہم کے باہم بھی روابط و دیگر تعلقات اس مسلم کے یہ مستقل شواہد کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان دلائل کو پس پشت ڈال کر کچھ بھی خاندانی تقصبات کا پرچار کرنے رہنا عدل و انصاف کو ختم کر دینے کے مترادف ہے۔ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو اپنے اکابرین کے ساتھ ہیں عقیدت نصیب فرماتے جو آخرت میں کام آئے گی اور ان کے ساتھ فضہ علماً اور نفرت سے محظوظ فرماتے جو قیامت میں نقصان دہ ثابت ہوگی۔

### سیدنا امیر معاویہ کے حق میں زبان نہوت سے دعائیں

حضرت امیر معاویہ نے جو دین اسلام کی خدمات انجام دیں اور احیائے دین کے لیے جو مساعی فرمائی ہیں، لفاظے تلت کی خاطر جو کارنامے پیش کیے ہیں یہ ان دعاؤں کے اثرات میں جوان کے حق میں نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی نبان مبارک سے وقتاً فوقتاً صادر ہوئی تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے زبان نہوت کے وہ فرمودات منظور فرمائے جو ان کے لیے جاری ہوتے تھے۔ ان کی برکات کی وجہ سے امیر معاویہ کو یہی خدمات کی توفیق نصیب ہوئی۔

ان دعائیہ کلمات میں سے چند ایک دعائیں ذکر کی جاتی ہیں جو اکابر علماء نے باسند ذکر کی ہیں یا باسند علماء کا حوالہ دے دیا ہے۔

**(۱) ہادی اور مہدی ہونے کی دعا** [کہیں نے سردار فروج چاہیں  
عبدالملک بن عیۃ المزنی کہتے ہیں  
الله علیہ وسلم سے سنا، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم معاویہ بن ابی سفیان کے حق میں اثر  
فرما رہے تھے کہ اسے اللہ امیر معاویہ کو ہادی بنا اور ہدایت یافتہ بنا۔ یا اللہ!

ان کو ہدایت دے اور ان کے ذریعہ دوسروں کو ہدایت دے۔  
..... عبد الرحمن بن عیۃ المزنی یقیناً سمعت  
النبي صلی اللہ علیہ وسلم یقُولُ فِي مَعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سَفِيَّانَ  
اللَّهُمَّ أَعْجُلْنَاهُ هَادِيًّا مُهَدِّيًّا هَدِيًّا وَاهِدِيًّا

- (۱) — التاریخ الکبیر لابن الجاری، ج ۲۳، ص ۳۲، القسم الاول، ج ۲۴ تکرہ معاویہ بن ابی سفیان طبع حبیل اورکن۔
- (۲) — التاریخ الکبیر لابن الجاری، ج ۲۳، ج ۲۴، القسم الاول، باب عبدالرحمن۔
- (۳) — طبقات ابن سعد، ج ۲، ص ۲۴۷، فہم ثانی، تحت عبدالرحمن بن عیۃ المزنی۔
- (۴) — مناقب معاویہ بن ابی سفیان طبع قدرم الصح المطابع
- (۵) — تاریخ بغداد للخطبی، جلد اول، ص ۲۰۸، تحت ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان۔
- (۶) — اسد الغاری، ج ۲، ص ۲۸۶، تحت معاویہ بن ابی سفیان طبع بہران
- (۷) — البدایہ لابن کثیر، ج ۸، ص ۱۲۱، بحکم الطریق واللام احمد وغیرہ ساخت ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان۔
- (۸) — النجف الریانی ترتیب اسد الدام احمد بن حنبل الشیبانی، ج ۲، ص ۳۵۶، باب ما جاری معاویہ بن ابی سفیان۔

(۹) — امام الجاری نے اپنی تاریخ کبیر تکرہ حضرت معاویہ میں ایک اور روایت

بائند ذکر کی ہے۔ عمر بن سعد کہتے ہیں کہ حضرت معاویہ کا نزدکہ خیر و عوب کے بغیر مت کیا کرو یہی نے نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سنابے۔ آپ ان کے حق میں فرماتے تھے کہ آئے اللہ! انہیں بدایت عطا فرمائے فائدہ: بحسب حضرت عمر النخعی نے عمر بن سعد صاحبی رسول کو محض کا حکومت سے ہٹا کر حضرت امیر معاویہ کو وہاں منتین کیا تو اس وقت لوگ کہنے لگے کہ عمر کو ہٹا کر امیر معاویہ کو والی بادیا حضرت عیشہ نے اس موقع پر امیر معاویہ کے حق میں یہ روایت ذکر کی:

”..... عن أبي امير الخلقاني عن عمير بن سعد قال لا تذكري معاوية الاخير فاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اللهم اهدنا“

(۱) التاریخ الکبیر المغاربی، ج ۳، ص ۳۴۸، اقسام الاقول تجت

”..... ذكره معاويه بن أبي سفيان طبع حميد رأي و دكين“

(۲) علم کتاب حساب کے حصول  
عبد الرحمن بن عمير حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نقل کرتے ہیں کہ اخضرت نے امیر معاویہ کے حق میں دعا فرمائی۔ اے اللہ انہیں حساب کا علم عطا فرماء اور عذاب  
اور عذاب سے خناطلت کی فعا

”..... سے بچائے“

”..... عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اللهم علم معاوية  
الحساب و قبّل العذاب“

(۱) التاریخ الکبیر ج ۳، ص ۳۴۷، اقسام الاقول تجت  
معاویہ بن أبي سفیان۔

(۲) مجمع الزوائد لنور الدین الحنفی، ج ۹، ص ۳۵۶، مصیہ ۳۵۶ -

”..... ذکرہ باب ماجاون معاویہ بن ابی سفیان“

(۳) نیز عرباض بن ساریہ (صحابی) فرماتے ہیں کہیں نے سوار و بھارا صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، حضرت معاویہ کے حق میں آپ فرماتے تھے کہ اے اللہ! کتاب اور حساب کا علم انہیں عنایت فرماء اور عذاب سے محفوظ فرمائے

”..... يقول عرباض بن ساریہ: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اللهم اعلم علیهم معاویۃ الكتاب و الحساب و قبّل العذاب“

(۴) الاستیباب (معد الاصابیر)، ج ۳، ص ۳۴۸، اقسام الاقول تجت

”..... معاویہ بن ابی سفیان“

(۵) موارد انظام ان شرالدین الحنفی مصیہ ۳۵۶ - باب

”..... فی معاویہ بن ابی سفیان“

(۶) البیانی، ج ۸، ص ۱۲، بحوالہ احمد و ابن حجر رجحت

”..... ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان“

(۷) البیانی، ج ۲۲، ص ۳۵۶ - باب ماجاون

”..... معاویہ بن ابی سفیان“

(۸) ان کے علم اور علم بھی یہی دعا  
”..... نام بخاری نے اپنی تاریخ کبیر حلبی رابع معاویہ حضرت بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بھی سواری پر سوار ہو کر تشریفیتے  
جا رہے تھے۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ارشاد فرمایا کہ آپ کے جنم کا کون سا حصہ میرے قریب تر ہے تو حضرت معاویہ نے عرض کیا کہ میرا کم

آپ کے نزدیک ہے۔ اس وقت انھرتوں سے حق ہو کر حلقوں کو ش اسلام ہوتے۔ اسلام کا کلمہ بلند  
ہے مگر اور بعثت کے لیے دین کے قیام کی صورتیں پیدا ہو گئیں اور دینی نظام کو ان  
ملکوں میں قائم فرمایا۔ یہ سب کچھ دعائے نبوی و صحبت نبوی کے اثرات تھے۔

حضرت امیر معاویہ کے دور کو اگر دینی نظام ختم کر دینے اور  
اسلامی آئین برپا کر دینے کا ذریعہ تصور کر لیا جائے تو پھر نبوت کی ان دعائیں  
کا کیا اثر ہو؟ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی رشد و بادیت کی دعائیں، علم و حلم  
کی دعائیں معاذ اللہ سب یے اثر و بے تاثیر ثابت ہو گی (اناللہ درانا) الیه  
راجعون)۔ حضرت علیؑ کے حق میں دعائیں تو مفید، موثر اور تیجھی نہیں ثابت ہوں  
اور وہی دعائیں اگر امیر معاویہ کے حق میں مقدس زبان سے صادر ہوں تو کوئی  
ثمرہ مرتب نہ ہو سکے، یہ مشکل ہے مسلمانوں کو اس مسئلہ میں غور و فکر کرنے  
کی ضرورت ہے۔ خدا تعالیٰ ہم لوگوں کو اپنے نبی مقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے  
تمام صفات کراش کے ساتھ سچی عقیدت مندی نصیب فرمائے جس میں قائلی  
قصب نہ ہو اور افراط و تفرط سے پاک ہو۔

آپ کے پُر فرادے“

.... صدقۃ بن خالد حدشتی و حشی بن حرب بن وحشی  
عن ابیہ عن جدّہ قال كان معاویة رَدَفَ النَّبِیَّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ  
وَسَلَّمَ فَقالَ یا معاویة ما یلینی منكَ قال بطنی قال اللَّهُ عَلَیْهِ  
آمِلَّهُ عَلَمًا وَحَلَمًا“

(التاریخ البکری (ابن الجباری)، ج ۲، ف ۲، ص ۱۸۔)

باب وحشی (وحشی الحشی) مولیٰ جبریں (طعم)

### فائدة

سیدنا امیر معاویہ کے حق میں یہ دعائیں ایسی ہی موثر ہوتیں جیسا کہ  
سیدنا علی المرضی کے حق میں دعائے نبوی مفید ہوئی اور نظرت کی طرف سے منظور  
مقبرہ ہوتی حضور علیہ السلام حضرت علیؑ کوین روانہ کرنے کے تو نظرت علیؑ نے  
عرض کیا، یا رسول اللہ! میں نوغریوں، تضاد یعنی فصلید کرنے، کا بھرہ نہیں ہے  
تو حناب نے ان کے سینے پر پاختہ مبارک رکھا اور فرمایا کہ اللهم ثبت لسانہ  
وَأَهِدْ قلْبَهُ إِذَا أَسْأَى اللَّهُ أَنَّكَ نَبَانَ كَوْدَرَتَ رَكَادْ قَلْبَكَ كَصِحْ رَجَانَى فَرَيَا“  
والبدایر، ج ۵، ص ۱۰، ابیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

علی بن الی طالب و نبی اللہ بن ولید بن ایمن قبل حجۃ الوراع  
بحکم الامام احمد

الله تعالیٰ نے امیر معاویہ کو بیشک طراغمہ علم فہم عطا فرمایا اور ساتھ  
ہی حوصلہ اور برداہی نصیب فرمائی۔ بے شمار مخلوق کی ہدایت کا ان کو زد بیعت بنا۔

## لیاقت علمی اور قابلیت

اس عنوان کے تحت چند ایک چیزیں ذکر کی جاتی ہیں۔ اس سے حضرت امیر معاویہ کی علمی لیاقت اور ان کی صلاحیت واضح طور پر معلوم ہوتی ہے۔

(۱)

### کاتب نبوی ہونا

تیدنا امیر معاویہ کے متعلق یہ مسلمات میں سے ہے کہ تیدالکونین صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمتِ اقدس میں ان کو کاتب ہونے کی سعادت نصیب تھی۔ اور یہ کتابان بھری میں شامل ہوتے تھے۔ یہ ان کی صلاحیت اور صداقت و احتماد کی بین دلیل ہے۔

سیرت طیبیہ میں جہاں کتابان نبوی کا ذکر ہوتا ہے وہاں امیر معاویہ کا اسم گرامی بھی درج ہے۔

(۱) — الاستیعاب، ج ۴، ص ۵، ۲۰، بعد الاصابہ تحت

معاویہ بن ابی سفیان۔

(۲) — زاد المعاویۃ ابن القیم، ج ۱، ص ۲۰، فصل فی کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم۔

(۳) — الاصابہ ابن حجر، ج ۳، ص ۲۰، تحت معاویہ بن ابی سفیان۔

(۴) — مجمع الزوائد للیثی، ج ۹، ص ۳۵۸۔ باب معاویہ

(۵) — جواجم السیرۃ لابن حزم، ج ۲، تحت عنوان کتابہ  
صلی اللہ علیہ وسلم۔

(۶)

## ابن عباسؓ کا اسمی کامیر معاویہ پر علمی اعتماد اور صلاحیت کا اقرار

(۱) — حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت امیر معاویہ سے متعدد احادیث نبوی نقش کی ہیں اور کئی سائل شرعی میں ان پر اعتماد کیا ہے۔ اور ان کو نئی مسائل میں فتنیہ کا مقام دیا ہے۔ اسی سلسلہ کی چند چیزیں ذیل میں ملاحظہ فرمائیں:-

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ (جو حضرت علی الرضا کے چھزادہ برادر ہیں) کی خدمت میں سلسلہ و ترتیب بحث ہوتی تو اس میں حضرت امیر معاویہ کا بھی ذکر ہوتا تو حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا "ہمارے دوسرے امیر معاویہ سب سے زیادہ عالم ہیں"۔

"فقال ابن عباس... . ليس أحد من أعلم من معاوية"

رسالن البخاری المسقی، ج ۲، ص ۲۰۰۔ باب الزر

طبع حیدر آباد کنکن

(۲) — نیز بخاری شریعت میں آیا ہے کہ بحث و تریں جب گفتگو ہوئی تو عبداللہ بن عباسؓ نے فرمایا کہ ان کی بات کو سمجھنے دیکھیے وہ صحابی رسول اللہؐ میں اپنے

درست عمل کیا ہے اس لیے کہ وہ دینی مسائل میں فقیہ ہیں۔

”... فَقَالَ دِعْهٗ فَاتَّهُ قَدْ صَبَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ... قَالَ أَصَابَ أَنَّهُ فَقِيهٌ“

(۱) بخاری شریف، حج ۱، ص ۵۳۵۔ باب ذکر معاویہ۔

(طبع نور محمدی دہلی)

(۲) ان الصحابة مع الاستيعاب، حج ۳، ص ۱۳۷۔ تخت تذکرہ معاویہ بن ابی سفیان۔

(۳) امسال الغایب، حج ۳، ص ۲۸۶۔ تخت تذکرہ معاویہ بن ابی سفیان۔

(۴) ایک بار ابن عباسؓ نے اپنے دو شہروں شاگردوں (مجاہد و عطاء) کو ایک معاویہ سے نقل کر کے یہ روایت بیان کی کہ امیر معاویہ نے مجھے خبر دی ہے کہ سید الکربلائی صلی اللہ علیہ وسلم نے مقرر کے ساتھ اپنے مرستے مبارک ترشیح قریم نے ابن عباسؓ سے عرض کیا کہ امیر معاویہ کے ماسکی صاحب سے ہم کو یہ بات نہیں پہنچی تو جواب میں عبداللہ بن عباسؓ نے فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر امیر معاویہ تہمت نگانے والے نہیں ہیں دن کی یہ اطلاع صحیح ہے۔

”... عَنْ مُجَاهِدِ وَعَطَاءِ عَنْ أَبْنَ عَبَّاسٍ أَنَّ مَعَاوِيَةَ أَخْبَرَهُ أَنَّهُ رَأَى رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَصْدَهُ مِنْ شَعْرَةٍ يَشْقَصُ فَقَلَّتِ الْأَبْنَ عَبَّاسٍ مَا يَلْعَنُهُ إِذَا لَعَنَهُ مَعَاوِيَةٌ فَقَالَ مَا كَانَ مَعَاوِيَةَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَبَّهًا؟“ رَمَضَانُ حَمْدٌ، حج ۳، ص ۹۵۔ تخت مندادت معاویہ بن ابی سفیان)

(۳) حضرت عبد اللہ بن عباسؓ، حضرت امیر معاویہ کی انتظامی صلاحیت و قیامت بیان کرتے ہوئے فرماتے تھے کہ میر نے حکمرانی کے لائق ان سے بہتر کرنی آدمی نہیں دیکھا۔

”... عَنْ أَبْنَ عَبَّاسٍ قَالَ مَا رَأَيْتَ أَحَدًا أَخْلَقَ لِلْمَلِكِ مِنْ مَعَاوِيَةَ؟“

(۱) تاریخ ابی حییل امام بخاری، حج ۲۲، ص ۲۲۷۔ تخت تذکرہ معاویہ بن ابی سفیان۔

(۲) تاریخ طبری، حج ۴، ص ۱۸۸۔ تخت تذکرہ معاویہ۔ آخر تذکرہ معاویہ۔

(۳) البیانیہ، حج ۸، ص ۱۳۵۔ تخت امیر معاویہ، بحوالہ محمدث عبدالرزاق۔

(۴) الصابہ، حج ۳، ص ۱۳۳۔ تخت ذکر معاویہ بن ابی سفیان۔

(۵) عبد اللہ بن عباسؓ نے حضرت امیر معاویہ کی خدمت میں شام تشریفیے جاتے ہوئے ان کے ہاں قیام فرماتے نہایتیں ان کے ساتھ قائم مقصودہ میں مل کر ادا کرتے تھے۔ مقصودہ صفت اول میں خلفاً کے لیے مخصوص و معموظ قائم بنا ہوا ہوتا تھا۔

نیز ابن عباسؓ کو امیر معاویہ کی جانب سے عطیات و وظائف بھی دیتے جاتے تھے جن کا ذکر عطیات و وظائف کے عنوان کے تحت عنقریب آمیزا ہے، انشاء اللہ تعالیٰ۔

”... أَنَّ كَرِيبًا مُولَى أَبْنَ عَبَّاسٍ أَخْبَرَهُ أَنَّهُ رَأَى أَبْنَ

عباس نیصلی فی المقصورة مع معاویۃ۔

والمحض لعبدالرازاق رج ۴، ص ۲۱۲، باب اصلة

فی المقصورة مطبوع بمجلس علی، کراچی۔ ڈاہیل

(۳)

### محمد بن حنفیہ هاشمی کا امیر معاویہ سے حدیث نبوی اور سلسلہ شرعی نقل کزا

حضرت علی الرضا کے صاحبزادے محمد بن حنفیہ نے امیر معاویہ سے حدیث شریف نقل کی ہے کہ امیر معاویہ نے فرمایا کہ میں نے نبی اقدس سنت اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے آپ فرماتے تھے عُمُرِ جن لوگوں کے لیے کردیا جائے وہ ان کے لیے درست ہے۔ یعنی ایک شخص نے دوسرے کو عمر بھر کر لیئے کوئی چیز دے دی تو اس کے لیے عدیشہ کے لیے ہوگی۔

..... عن محمد بن علی الحنفیہ عن معاویۃ بن ابی سفیان قال سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
یقول العصمری جائزۃ لا هلماء۔

وَقَدْ سَمِعَ أَبُو حَمْدَةَ رَجُلًا مُؤْمِنًا مُحْمَدًا مُحْمَدًا مُؤْمِنًا

مُعَاوِيَةً بْنَ أَبِي سَفِيَّانَ، طَبَعَ أَوَّلَ حَصْرِيَّ

(۳)

امیر معاویہ صاحب می سے تھے ابن القیم نے اپنی تصنیف اعلام القیم  
[کے ابتدائی فصل میں ذکر کیا ہے کہ

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں جو صاحب فتویٰ حضرات تھے جن کی طرف لوگ شرعی فتویٰ حاصل کرنے میں برجوع کرتے تھے ان کے تین طبقات درجات قائم کیے جاتے ہیں۔

۱۔ ایک جماعت کیث الفتویٰ تھی۔ وہ حضرت عمر، حضرت علی، حضرت عاصمہ وغیرہم حضرات ہیں۔

۲۔ ان کے بعد دوسرا طبقہ المستطعون تھے۔ وہ صدیق اکابر، ام سلہ، عثمان زادہ النوریین وغیرہم ہیں۔ ان نتوسطین کے زمرہ میں متعدد صحابہ (مثلاً حضرت طلحہ، زیبر، عبد الرحمن بن عوف، عمران بن الحصین) کو ذکر کیا ہے۔ ان میں امیر معاویہ بھی شامل ہیں۔ لکھتے ہیں کہ:

..... ولیضات الیتم طلاقه والزیبر وعبد الرحمن بن عوف.... ومعاویۃ بن ابی سفیان ۲۰

۳۔ اس کے بعد قلیل الفتویٰ حضرات مذکور میں مثلاً ابو درداء، ابو سلمہ، سعید بن زید وغیرہم۔

(۱) اعلام المؤقین لابن القیم، ج ۱، ص ۵ (ابتدائی فصل)  
طبع اشرف المطابع۔ دہلی۔

(۲) تدریب الراوی شرح تقریب النوادری، ص ۳، ۴، ۵، ۶، ۷  
بحث واکثریم فتیا ابن عباس۔

(۳) جامع المسیرۃ لابن خزم، ص ۳۲، ۳۳ (والرسالۃ الشالۃ  
اصحاب الفتنیا من الصحابة)

مطلوب یہ ہے کہ حضرت امیر معاویہ اپنی علمی لیاقت کے اعتبار سے جس طرح فہملت امت میں شمار کیے جلتے تھے اسی طرح صحابہ کرام کے دور میں

اہل فقادتی میں ان کا مستقل مقام تھا اور ان کا اہل تدبیر و سیاست ہونا تو راتیخی مسلمات میں سے ہے۔

(۵)

— حضرت امیر معاویہ کی دینی ذات و اعلیٰ ثقاوت کے لیے یہ چیز بڑی اہم ہے کہ آپ بہت سے اکابر صحابہ کرام کے مروی عنہ میں یعنی صحابہؓ نے آپ سے احادیث نبوی تقلیل کی ہیں۔ ان میں سے چند ایک کا ذکر میں ذکر کیا جاتا ہے اور امام زوئی نے لکھا ہے کہ ایک سوتیسیٹھ احادیث بجزی امیر معاویہ کے ذریعہ منتقل ہیں جو حدیث کی کتابوں میں موجود ہیں۔

(۱) عبد اللہ بن العباس (رضی) ۴۔ جریر بن عبد اللہ المخجلي

۳۔ سعید بن زید ۵۔ عبد اللہ بن الزبیر

۶۔ نعمن بن بشیر ۷۔ ابو سعید الخدري

۸۔ البرادر ۹۔ عبد اللہ بن عمر

وغیرہم

(۱) الاصابع، ج ۳، ص ۳۱۶ تحقیق سعید بن ابو سفیان

(۲) اسد الغاب، ج ۳، ص ۲۸۰ تحقیق معاویہ بن ابو سفیان

(۳) تہذیب الاصفاد واللغات للمنزوی، ج ۴، ص ۱۱۲ تحقیق

تحقت معاویہ بن ابو سفیان۔

(۴) جواہر السیرۃ للابن حزم، ج ۲، تحقیق اسرال اللذیہ راصحاب الماروی۔

## ملی خدمات اور اسلامی فتوحات

قبل ایں بحث اول عنوان راثنم کے تحت حضرت امیر معاویہ کی چند فضیلت متعلق ہبند بھوی و عبید صدیقی مختصر درج ہو چکی ہیں، ان کو بھی مخطوط رکھتے ہوئے چند مزید غروات و فتوحات یہاں ذکر کیے جاتے ہیں۔

— جنگی غروات کے سلسلہ میں امیر معاویہ کی خدمات بجلد بہت کثیر ہیں۔ پہلے غفارتے راشدین کے دور میں، پھر ان کے اپنے دور غلافت میں بے شمار فتوحات ہیں جو امیر معاویہ کے ذریعہ حاصل ہوئیں۔ ان کی تفصیلات کے لیے تو ایک مستقل تصنیف درکار ہے۔ مگر اس وقت (اجمالی طور پر) یہم ان میں سے بعض واقعات کو تقلیل کرتے ہیں تاکہ یہ عنوان خالی نظر ہے جاتے۔

(۱) — فتح اوردن کے متعلق علامہ بلاذریؓ نے لکھا ہے کہ فوج کے پس سالار ابو عبیدہ بن جراح تھے اور ان کے ماتحت امیر معاویہ کے پڑے جائی زید بن ابی سفیان جزئی تھے۔ حضرت ابو عبیدہ کے حکم کے مطابق سوا حل اوردن کی طرف فوج کش کی گئی تو اس لشکر کے امیر زید بن ابی سفیان تھے اور اس لشکر کے مرقد صدر پر ان کے بھائی معاویہ بن ابی سفیان متعین تھے۔ بڑی کوشش اور مساعی کے بعد سوال حل اوردن زید، عمر و بن العاص اور حضرت معاویہ کے ہاتھوں نفع ہستے تو ابو عبیدہ نے اس فتح کی اطلاع مرکزی میں حضرت عمرؓ کو ارسال کی۔

اس موقع پر حضرت امیر معاویہ کے کارنامے اور کارکردگی ایک نیا یادیت کوئی ہے۔

”..... و كان لمعاوية في ذلك بلاعْ حسنٌ و اثرٌ جمیلٌ۔“

تحییں اس کا نام غزوہ قبرس ہے ساس غزوہ میں ام حرام فوت ہوئیں اور ان کا نزارہ میں  
علامہ قبص میں ہے (جس کو سائیرس کہا جاتا ہے)۔  
”.... وَنِيهَارَسْكَهُ ..... غَذَا معاوِيَةَ بْنَ أَبِي سَفِيَّانَ فِي  
الْبَحْرِ ..... وَمَعَهُ عَبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ وَمَعْدَهُ أَصْرَاطُهُ  
ام حرام بنت ملحان الانصاریۃ فائی قبص فتویفت ام حرام  
نقیرہا هنک“

(۱) — تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۲۵ تھت سکھ  
(۲) — نسب ترشی میں ۱۲۴ تھت اولادی سنیان بن ہرب  
(۳) — البدایہ جلد ششم، ص ۲۲۹ تھت ترمیہ زید بن معاویہ  
(۴) — فتوح البلدان بلادی میں ۴۰ تھت امر قبص  
حضور بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے جس شکر کے متعلق جنت کی یہ  
بشرت اشارہ فرمائی تھی اس شکر کے امیر حضرت امیر معاویہ تھے۔ لہذا وہ بھی اس  
علمیم بشارت کے مستحق ہوتے اور زبان بنت کے ذریعہ بالیقین الی جنت میں سے  
ٹھہرے۔

بیان فریدہ بیات قابل ذکر ہے کہ امیر معاویہ حضرت  
دیگرا کابر کا شامل ہونا [فاروق اعظم نے بھری جنگوں کے متعلق پیش فرمی کرنے  
کے لیے اجازت طلب کرتے رہے لیکن وقتی مصالح کی بنا پر اجازت نہ ملی۔  
جب حضرت عثمان کا دور آیا تو انہوں نے خاص شروط کے تحت قومی منافع  
کے پیش نظر بھری جلگی اقدامات کی اجازت دے دی۔ اور یہ قبص کی طرف افلا  
پہلا بھری غزوہ ہے۔]  
اس میں حضرت امیر معاویہ کی ماتحتی میں ٹرے سے ٹرے کا بر صحابہ غزوہ نہ دندرا

میں شرکیہ ہوتے تھے مثلًا ابو ایوب الانصاری۔ ابو الدرداء۔ ابو زغفاری خ۔  
عbara بن الصامت، فضالۃ بن عبد الانصاری، عمر بن محمد بن عبد الانصاری۔  
ماٹلہ بن الاستغث الحنفی عبد اللہ بن بشر المازنی۔ شداد بن اوس بن ثابت و سہرا بن انجی  
حسان بن ثابت والمقدار۔ وکعب الجبیر و حبیر بن نفیر الحضری رضی اللہ تعالیٰ عنہم  
اجمعین۔

امیر معاویہ غزوہ اندا میں امیر شکر کی جیشیت سے خود شامل تھے اور اپ  
کی الیہ ساتھ تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے فتح عظیم عطا فرمائی۔ مسلمانوں کو بہت عمدہ غنائم  
حاصل ہوتے۔

مسلمانوں کی افواج نے اس علاقہ میں یہاں جباری کھاٹی کرائیں قبرس صلح  
کے لیے آمادہ ہوتے اور امیر معاویہ کے دوسری انہوں نے امیر معاویہ سے پہنچ  
شرائط کے ساتھ دامنی مصالحت کر لی۔ اخ

(فتح البلدان بلادی میں ۱۴۰-۱۴۱ تھت امر قبص)  
۵۱۔ حضرت سیدنا عثمان بن عفان کی شہادت کے بعد کچھ عصمت کے غردا  
کا سلسلہ رک گیا تھا حتیٰ کہ جب صلح و مصالحت کا سال آیا جب سیدنا عہد کی  
حضرت امیر معاویہ سے سلام (میں صلح ہوئی) تو امیر معاویہ نے ملک مردم کی  
طرف سو تو عدد غزوہ است کیے بعد و گیرے جباری رکھے جب ایک شکر گہبیوں  
میں یہاں جاتا تو وہ دہیں سر دیوں میں قیام کر کے واپس لوٹتا اور اس کی جگہ دوسرے  
کو روشن کیا جاتا۔

”لَمَّا قُتِلَ عُثْمَانُ لَحِرِيْكَنَ لِلنَّاسِ غَازِيَّةً تَغَزَّوْا حَتَّىٰ كَانَ  
عَامَةُ الْجَمَاعَةِ فَاغْزَى معاوِيَةَ أَرْضَ الرُّومَ سَتْ عَشْرَةَ  
غَزَوَةً تَذَهَّبَ سُرِّيَّةً فِي الصَّيْفِ وَيَشْتَوِيَّ رِصْنَ الرَّوْمِ

### شُرُقُفْل وَتَعْقِبُهَا أُخْرَىٰ»

البداية، ص ۱۳۲۔ جلد ۸ تحت ذكره معاویہ

پھر اس کے بعد بے شمار غزوات پیش آئے۔ بری و بحری غزوات ہوتیں اور ان کے ہاتھوں اقصادے عالم تک اسلام کا پیغمبر ہیرا اور ان کی مساعی سے دین اسلام کے غلبہ کے سامن پیدا ہوتے گئے۔ اسی پیغمبر کو علامہ فرمائی ہی نے کتاب دول الامم میں بیان کیا ہے۔ ذیل میں ملاحظہ فراہم کرو۔

۶۔ حضرت امیر معاویہ میں فاطمی طور پر استلامی صلاحیتیں اس قدر تقدیم کر ان کے نیزہ نظام ایک وسیع و عرض اسلامی سلطنت فائم تھی اس سلطنت کی حدود بخارا سے لے کر مغرب میں قیروان تک، اقصادے میں سے قسطنطینیہ تک پھیلی ہوتی تھیں اور ان کے علاوہ بخارا میں، شام، مصر، مغرب، عراق، الجزیرہ، آرمینیا میں فارس، خراسان، بخارا، اور ساواں و المہدیہ تمام ممالک اور علاقے ان کے حکم کے ماخت تھے۔ علامہ فرمائی تھے میں .....

..... صار ملک الدنیا مخت حکمه من حدود بخارا

القیادان من المغرب ومن اقصی الیمن الى حدود  
قسطنطینیة واقليم الحجاز والیمن والشام ومصر  
ومغرب والعراق والجزیرة وآرمینیة والروم في  
فارس والخراسان والجبلاء وما وراء النهر

رکتاب دول الامم للنديبی، جزء اول، ص ۲۸  
تحت سنتین۔ طبع دارۃ المعرفۃ دکن)

امیر معاویہ کے دور خلافت میں حرم مکہ کے بعض  
حدود حرم کی تعمیں | آثار اور نشانات مٹنے کے تھے۔ مروان بن الحکم

مدینہ پر امیر معاویہ کی جانب سے والی تھے۔ انہوں نے شام میں امیر معاویہ کو سکھا کہ حرم شریعتی کے بعض آثار مٹ گئے ہیں اور کرزین علماء محترم صاحبی زندہ موجود ہیں ان کے ذریعے آثار کی تجدید و تکمیل ہو سکتی ہے۔ اس کے متعلق حکم صادر فرمایا جاتے۔ تو امیر معاویہ نے جواب ارسال کیا کہ کرزی کی معلومات کی روشنی میں مٹنے والے آثار اور نشانات کو جلد ایجاد صحیح کر کے متین کیا جاتے۔ اور اس پیغام کو کہ کیا گیا۔

”اسلم کرزیوم فتح مکہ و کان قد عمر عتمرا طریلاؤ<sup>۱</sup>  
کان بعض اعلام الحرم قدمعی علی الناس فكتب مروان بن  
الحکم الی معاویۃ بذا لاث فكتب الیه ان کان کرزین  
علقمة حیا فمرء فلیوقفح علیه فعل فهو الذی وضمن  
معالم الحرم فی زمان معاویۃ و هو علی ذاتک الی الساعة۔

۱) — تاریخ طبری الجزء الثالث عشر، ج ۱۳، ص ۴۰۵  
ذکر من مات او قتل شہر۔

۲) — الاصابہ بعد الاستیعاب، ص ۲۵، ۲۶۔ تحت  
ذکر کرزین علمت بن بلال۔

۳) — طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۴۳۔ تحت  
کرزین علمت بن بلال طبع لیدن۔

عوام کی خیر خواہی: حضرت امیر معاویہ کا اخلاق و کردار سبب بلند تھا اور ان کا اپنی رعایا کے ساتھ ہیں ملوك قابل تقدیر تھا۔ عوام کی حاجت روائی کے لیے حضور علیہ السلام کے فرمان کے پیش نظر انہوں نے

کریمانہ اخلاقی اور عمدہ کردار  
خداخونی اور خوف آخرت

آدمی متقرر کر کھاتا ہو لوگوں کی حاجات اور ضروریات ان کی خدمت میں پیش کرتا تھا۔  
چنانچہ عمر بن موسیٰ بحسب امیر معاویہ کو اس مضمون کی حدیث سنائی تو انہوں نے اس  
پر نوراً عمل در آمد کر دیا۔

(۱) — من عمر بن مرتضیٰ اندھے قال معاویۃ سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقیل من ولا ادھ شیئاً من امر المسلمين فاحبیب دون حاجتهم وخلت هم وفقهم احتجب اللہ دون حاجته وخلته وفقره وجعل معاویۃ رجلاً على حاجج الناس رواه ابو داؤد والترمذی۔

منکر شریعت ص ۳۲۲، الفصل الثاني باب اعلى الولاة من التیریز، بیدار و شریعت ص ۵۷، جدیشان کتاب الفتن

(۲) .... فلم ادخل ابو میرم (الازدی الصخای) عليه رمعاویۃ بن ابی سفیان قال معاویۃ، همنا همبا ایا با امیر فقال ابو میرم انی لھا جنگ طالب حاجة ولکنی سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقیل من اغلق بابه دون ذو الفقرو الحاجة (غلق اللہ عن فقره) و حاجته باب السمااء قال فاکت معاویۃ یسک ثم قال رَدْ حَدِيثَكِ يَا بَأْمِيرِم فرداً فقال معاویۃ ادعوا لسعداً و كان حاجبه فدعي فقال يَا بَأْمِيرِم حَدَثَهُ أَنْتَ كَمَا سَمِعْتُ مُحَمَّدَهُ ابْوَمِيرِم نَقَالَ معاویۃ لِسَعِيدِ الْتَّهْمَانِ اذْلَمْ هَذَا مِنْ عَنْقِي واجعله فی عنقک من جاریتاذن لَهُ يَقْنُى اللَّهُ عَلَى إِلَاسَانِ مَا قَنَى۔  
كتاب الکتب للدولابی جلد اول ص ۲۵۷ تحقیق ابی میرم (الازدی)

حاصل یہ ہے کہ ایک صحابی ابو میرم امیر معاویۃ کے پاس پہنچے۔ امیر نے فرمایا سیاں تشریف رکھیے۔ ابو میرم فرانے لگے تو میں کسی اور کام کے لیے نہیں کیا لیکن فرمان نبھی پہنچتا ہوں حضور علیہ السلام سے میں نہ نہیں کہ فرماتے تھے جس شخص نے حاجت مند کے سامنے اپنا دروازہ بند کر دیا، اس کی ضرورت نہیں، اللہ تعالیٰ اس کی حاجت روائی کا دروازہ آسمان سے بند کر دیں گے۔ یہ میر معاویۃ اوندھے کہ مرد و نسوان پھر فرمان بہت پھر اپنے درب ان سعدنامی کو بلے ایا اور ابو میرم کو فرمایا کہ اب پھر فرمان بہت نہیں۔ انہوں نے ہر ہی حدیث سنائی، اس کے بعد حضرت معاویۃ رجلاً على حاجج الناس رواه ابو داؤد والترمذی۔

چاہیں گے کریں گے۔

(۳) — من درجہ بلا اتفاقات کی طرح حضرت امیر معاویۃ کی خداخونی اور فریکر آخرت کا واقعہ ترمذی شریعت جلد دوم، ص ۱۰۰، طبع مجتبی دہلي، ابواب الزهد، تحت باب ما جائز الرياء والمسمى میں شیئاً اسمی سے منقول ہے۔

(۴) — اسی طرح حضرت امیر معاویۃ کی تراضع و انکساری اور ابتلاء سنت کی اہمیت کا واقعہ عبد اللہ بن الزبیر و ابن صفوان کے ساتھ پیش آیا ترمذی شریعت

جلد دوم، ص ۱۰۰۔ طبع مجتبی دہلي، ابواب الآداب، باب ما جائز فی کلامہ نہیہ قیام الرجل للرجل میں مذکور ہے۔

(۵) — نیز حضرت معاویۃ کا فرمان نبھی میں کوتاہی اور تبدیلی پر پشاں ہونا اور اہل مدینہ کو منتسب کرنا ترمذی شریعت جلد دوم، ص ۱۰۲، طبع دہلي۔ ابواب الآداب

سند کے ساتھ ابو عقیل سے ذکر کیا ہے کہ حضرت امیر معاویہ نے اپنے دو رخلافت میں ہر قبیلہ کے لیے ایک آدمی مقرر کیا ہوا تھا جو مخالف میں جا کر معلوم کرنا کر کیا اس قبیلہ میں کوئی بچہ پیدا ہوا ہے یا نہیں؟ لیکن اس رات میں کوئی نیاد تھا پیش آیا ہے یا نہیں؟ یا کوئی بھائیان قبیلہ میں فروکش ہوا ہے؟ وہ مذکورہ معلومات لے کر ذفتر میں پہنچا اور ان کے نام جو شہر میں درج کرتا تاکہ ان کی ضروریات کا حکومت کی طرف سے انتظام کیا جاتے۔

مثال البغوي حدثنا سعيد بن سعيد حدثنا همام بن اسحاق عن ابن قيس قال كان معاويا قد جعل في كل قبيل رجالاً كان رجالاً متأيضاً أبا يحيى يصبح كل يوم فيدر على الجالس هل ولد فيكم الليلة ولد؟ هل حدث الليلة حادث؟ هل نزل اليوم بكم نازل؟ قال فيقولون نعم - نزل رجل من أهل اليمن بعياله يسمونه وعياله فإذا فرغ من القليل كله ألقى الديوان فاواقع اسماء هرمي في الديوان  
 ۱) — منهاج الشة ابن تيمية، ج ۳، ص ۱۸۵۔  
 ۲) — البداية لابن كثير، ج ۴، ص ۱۳۲۔

مطلوب یہ ہے کہ رعایا کے احوال کی خبر گیری اور ہر قبیلہ کی ضروریات دریافت کرنے کے لیے ایک منفصل ذفتر تھا۔ اس طریقے سے عوام کی ضروریات کا ہر ہمکن طرفی سے انتظام کیا جاتا تھا۔

— مذکورہ حالات کے ذریعہ سیدنا معاویہ کی طرزِ زندگی اور سن معاشرت واضح ہے۔ اکابرین امت کی ان تصریحات کے باوجود امیر معاویہ کے حق میں یہ پروپگنڈہ کرنا کہ ان کی عادات قیصر و کسری کی عادات و اطوار کے

باب ماجاء فی کرامۃ اتحاد القصہ میں بیان کیا گیا ہے۔  
 یہ اندر اہانت صار امیر معاویہ کے واقعات کی طرف اشارے کر دیتے ہیں۔  
 اب علم اور صاحب تحقیق حضرات رجوع فراکٹسی کر سکتے ہیں۔ یہ حدیث کی روایات ہیں۔ تاریخی طب و یابس نہیں۔

## امیر معاویہ کی سیرت اور کردار پر

### علامہ ابن تیمیہ کی رائے

علامہ ابن تیمیہ ذکر کرتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ کا تعلق اپنی رعیت کے ساتھ ہترین تھا۔ جس کی وجہ سے رعیت آپ کربہت پسند کرتی تھی۔ آپ کاشمار ہترین مقام میں ہوتا تھا۔

تعیین کی روایت ہے کہ بنی اندلس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تمہارے پیترین بلکہ وہ ہیں جن کو تم پسند کرتے ہو اور وہ تم کو پسند کرتے ہوں۔ تم ان کے حق میں دعا رستے ہو اور وہ تمہارے حق میں دعا کرتے ہوں۔

”وَكَانَتْ سِيَرَةُ مَعَاوِيَةَ مَعْرِيَّةً مِنْ خِيَارِ سِيرَةِ الْوَلَادَةِ وَكَانَتْ رِعْيَتُهُ يَحْتَوِنَهُ وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيفَيْنِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ خِيَارًا إِنَّكُمْ الَّذِينَ تَحْتَوِنُمْ وَيَحْتَوِنَكُمْ فَتَصْلُوْنَ عَلَيْهِمْ وَيَصْلُوْنَ عَلَيْكُمْ... إِنَّمَا

”منهاج الشة، ج ۳، ص ۱۸۹۔

جو اب اس مطاعن عن شافعی

**وَامْ كَبْرَى كَبْلَهُ اِيْكَ شَعْبَهُ** | منهاج الشة میں ابن تیمیہ نے بغیر کی

موقن تھیں اور ان کی ملکی زندگی اسی انداز میں بسر ہوتی تھی۔ سراسرنا انصافی ہے اور واقعات کے برعکس ہے۔ ان کے متعلق لوگوں میں تقریباً جیلانے کے لیے یہ پروپیگنڈا ہے اور ناقابل اعتماد تاریخی مواد پر اعتماد کر کے یہ تصور پیش کیا جاتا ہے۔

انہوں نے حضرت معاویہؓ کے منصونہ کردار کو اس طرح سایں کیا ہے کہ سیدنا عثمانؓ کے بعد انصاف کرنے اور حق ادا کرنے میں امیر معاویہؓ کا بڑا مقام ہے۔  
— یہ شہادت بہت دنی ہے۔ اس کے مقابلہ میں حضرت معاویہؓ کے کردار میں نقیضیں پیدا کرنے والی روایات کا کوئی درجہ نہیں ہے۔

**الاعمش کی شہادت** اسی طرح آئے والے حوالہ مندرجہ میں الاعش در جوثقیت  
ہیں اور بڑے پاسے کے حد تھے ہیں، کی لوگوں بینیتی  
ہے۔ اس میں عمرؓ عبد العزیز مشہور منصف خلیفہ کے ساتھ تقابل پیش کر کے الاعش  
فرماتے ہیں "حکم و کرم میں نہیں بلکہ عدل و انصاف کے معاملہ میں حضرت امیر معاویہؓ  
عمرؓ عبد العزیز سے بڑھ کر تھے اہل علم فہم حضرت پر واضح ہے کہ الاعش غیرہ  
حضرت کا زمانہ امیر معاویہؓ کے دور کے قریب تھے۔ ان قریب زمانہ والے  
لوگوں کی شہادت بعد ولی التاریخی روایات سے بہ کثیر تقدیم ہو گی اور زیادہ  
معبر ہو گی۔ امیر معاویہؓ کو ظالم و جبار و غیرہ ثابت کرنے والے تاریخی مواد کو موخر  
کی جائے گا اور ناقابل اعتماد مستور ہو گا۔

ایک دفعہ اعمش (رسیمان بن مہران)، کی مجلس میں حضرت عمرؓ عبد العزیز اور  
ان کے عدل و انصاف کا تذکرہ ہوا تو اعمشؓ نے فرمایا کہ امیر معاویہؓ عمرؓ عبد العزیز  
سے علم میں نہیں بلکہ خدا کی قسم عدل و انصاف میں فائز تھے۔

...حدشنا محمد بن جواس حدشنا ابو ہریرۃ المکتب  
قال کُنَّا عند الاعمش فذکر واعمر بن عبد العزیز و عدله  
فقال الاعمش فکیف لواحد کتم معاویۃ قال ای حلمیہ ؟  
قال لا و ادله بل فی عدله۔

(۱) مہاج الشنہ لابن تیمیہ، ج ۳، ص ۱۸۵۔

**عدل و انصاف پر حضرت سعد کی شہادت** (۱) سیدنا امیر معاویہؓ  
بڑے عادل اور منصف  
مزاج تھے۔ وہ عوام کے حقوق کو احسن طریقے سے ادا کرنے والے تھے۔ اپنے کے  
حق میں سعد بن ابی وفا صرف اپنے ہیں کریم نے حضرت عثمانؓ کے بعد امیر معاویہؓ  
سے زیادہ حق کو پورا کرنے والا کوئی شخص نہیں دیکھا۔  
— قال البدیث بن سعد حدثنا بکیر عن بشیر بن سعید  
ان سعداً بن ابی وفا ص قال ما رأيْت أحداً بعد عثمان اتفقاً  
بحق من صاحب هذا (اباب بیعت) معاویۃ۔  
(۲) — تاریخ الاسلام للنسیبی ج ۳۶، ص ۳۲۱ تحت  
ذکر معاویۃ۔

(۲) — البداية لابن کثیر، ج ۱۳۲، ص ۱۳۲، ج ۸ تحت ذکر  
معاویۃ طبع اول مصری۔  
حضرت سعد بن ابی وفا ص ان کیا صحابہؓ میں سے ہیں جنہوں نے  
جنگ جمل و صفين سے عزیزت علیہم احتیا کر لی تھی اور طرفیں میں سے کسی  
کیک فرقی کی حادیت نہیں کی تھی۔ ان مناقشات میں آپ غیر جانبدار ہی بھی  
دول الاسلام، ج ۱، ص ۱۵۔ للہم بی۔  
تحت نخلافۃ علی بن ابی طالب)

(۲) — المتن للذهبي، ج ۳۸۸ طبع مصر

## امیر معاویہ کے حق میں ناصحانہ کلام اور ان کی خدمت میں حق گوتی کا مسئلہ

سیدنا حضرت امیر معاویہ کو بعض حضرات نصیحت فرماتے اور ان کے حق میں خیرخواهانہ کلام کرتے تو حضرت معاویہ کو یہ چیز پسند ہوتی تھی اور اسے بخوبی قبول کرتے تھے۔

(۱) — ایک دفعہ ابو امامہ البابی رضیٰ علیہ السلام کے پاس تشریف لئے اور فرمایا کہ رَسَے امیر المؤمنین آپ ہمارے چشمیں کے یہ اصل ہیں آپ صفات رہیں گے تو چشمیں کا میلا ہونا یہیں ضرور دیگا اگر آپ میں تک درود میلائیں ہوگا تو ہمارا صفات رہنا ہیں نفع نہ دے گا اور یقین جانیے کہ ستونزوں کے بغیر خیریہ کھڑا نہیں رہ سکتا۔

”..... اخبرني العتبى قال دخل ابو امامۃ البالى علی  
معاویۃ فقال يا امیر المؤمنین! (انت رأس عيوننا فان  
صفوت لم يضرنا كدر العین وان كدرت لها يعنينا صفتنا  
واعلم انة لا يقع فساطط الابعد“

ذکر کتاب المحتى، ص ۳۹ سخت کلام معاویہ مطبوعہ

دائرۃ المعارف دکن۔ لام المللۃ والارب ابی بکر  
محمد بن الحسن بن درید الازدي البصری۔ المتن ابغداد  
سنة رسلستہ،

(۲) — اور امیر معاویہ کی خدمت میں حق بات لوگ رو برو کہتے تھے۔ امیر معاویہ اسے خندہ پیٹانی سے ساعت فرماتے۔ ان کے دوسرے میں حق گوتی مسلوب رہتی۔ ابن درید کی کتاب اندازے ایک اور حوالہ پیش خدمت ہے ملاحظہ فرمادیں۔

ابو عبیدہ کہتے ہیں کہ امیر معاویہ کو ایک آدمی آگر کہتا کہ آئے معاویہ!  
اللہ کی قسم خود بخود ٹھیک رہیے ورنہ ہم آپ کو درست کر دیں گے تو امیر معاویہ فرماتے کہ کس کے ساتھ ٹھیک کرو گے تو وہ شخص کہتا کہ لاٹھی کے ساتھ یہیں کہ امیر فرماتے تو پھر تم درست ہو جائیں گے۔

— اخیرنا محمد قال اخیرنا معاذ عن دما ذقال اخیری

ابو عبیدہ قال ان کان الرجل ليقول لمعاوية بِإِنَّهُ  
لستقيمه ياما وعوية! (ولنفق منك فيقول بماذا؟) فيقول  
بالحنتب فيقول اذاً نستقيم“

(۱) کتاب المحتى للابن درید المذکور، ج ۱، ص ۳۷ طبع

جیدر آباد کرن سخت کلام معاویۃ

(۲) سیر اعلام النبلاء للذهبي، ج ۳، ص ۱۰۲

تحت ترجیح معاویۃ۔

(۳) تاریخ الاسلام للذهبي، ج ۳، ص ۳۲۲

تحت معاویۃ۔

جن طرح حضرت امیر معاویہ کے دوسرے ایک واقعہ مشہور ہے کسی نے ان کو کہا تھا اگر آپ درست نہ ہو گئے تو ہم آپ کو تکلوار کے ساتھ ٹھیک کر دیں گے۔ اسی طرح سیدنا امیر معاویہ کی خدمت میں لوگ حق بات کہتے تھے اور

راست گئی کا حق ادا کرستے تھے حضرت امیر شیرنے ان پر کوئی رکاوٹ نہیں  
ڈال سکتی تھی۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ :  
اس دوسرے مفترض بزرگوں نے ”لوگوں کی زبانوں پر قلچڑھاتے جانے“  
کا جو لکیں تیار فرمایا ہے وہ صحیح نہیں۔ اس کا روایاتی موارد بالکل سرقی ہے  
اور لاؤں اعتبار نہیں تاریخ میں ہے راجھے آدمی کے متعلق اس قسم کا روتی  
موارد فراہم کر لینا کچھ مشکل نہیں۔ خداوند کریم ”خُذ اصفاً و دع ماكدر“ پر  
عمل کرنے کی توفیق عطا فرماتے۔

### اسلامی خزانہ امیر معاویہؓ کے دور میں !

سیدنا امیر معاویہؓ کی خلافت کے دوران بیت المال کے متعلق کیا  
نظر پافتے تھے اور اس کے اموال کے مصادر کس طرح جاری ہوتے تھے ؟ امیر  
معاویہؓ کے نزدیک بیت المال کی حشیثت کیا تھی ؟ یہ مشدہ بہت کچھ تفصیل طلب  
ہے لیکن اختصار کے پیش نظر پہلے چند ایک حوالہ جات اس کے لیے تحریر  
کیے جاتے ہیں۔ اس کے بعد ان کے فوائد ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) —

ایک دفعہ جمعہ کے روز امیر معاویہؓ نے خطبہ میں فرمایا کہ بیت المال  
کامال ہمارا ہے اور بال فتنے بھی ہمارا ہے جس شخص سے چاہیں ہم روک  
سکتے ہیں۔ اس بات کا کسی نے جواب نہ دیا۔ دوسرا جمعہ میں اسی طرح  
کلام فرمایا۔ پھر بھی کسی نے جواباً کچھ نہ کہا۔ پھر تیرسے جمعہ میں جب امیر  
معاویہؓ کے ساتھ باعزت انداز میں بیٹھا ہوا رہے

نقام الیہ رجل فقال کلا !  
انما العمال مالنا و الفی فیئا فمن حال بیننا و بینہ حالنا  
اللہ تعالیٰ باسیا فنا فیضی فی خطبته شعر لما دصل  
منزلہ ارسیل للرجل فقالوا هلک ثم دخلوا فوجدوه  
جالساً معده علی سویرہ فقال لهم ان هذا احیاء  
اللہ سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم يقول  
سیکون من بعدی امراء يقولون فلا يرد علیهم تفاصیل  
فی النار ..... و ای تکلمت اول جمعه فلم يرد علی  
احد فخشیت ان الکن من هم شرعی الجمعة الثالثیة فلم  
يبرد علی احد فقلت انی من هم شرعاً تکلمت فی الجمعة  
الثالثیة فقام هذا الرجل فرد علی فاحیاء احیاء اللہ  
تعالیٰ -

یعنی ایک شخص کھڑا ہو گیا۔ اس نے دمح کے سامنے کہا کہ  
اس طرح بات نہیں ہے بلکہ بیت المال کا مال ہمارا ہے اور نئے  
کامال بھی ہم سب مسلمانوں کا ہے۔ جو شخص اس مسئلے میں حاصل ہوئے  
لگے کامال اس کا فصلہ ہم تواردوں کے ساتھ خدا تعالیٰ کے ہاں ہنچاں کے  
— اس کے بعد امیر معاویہؓ خطبہ تمام کر کے جب اپنے مقام پر  
پہنچنے تو اس شخص کو بلا بھجا۔ لوگوں نے خیال کیا کہ اس کو سزا ملے گی۔  
لیکن جب اور لوگ پہنچنے تو دیکھا داد (تھنگو) آدمی چارپائی پر امیر  
معاویہؓ کے ساتھ باعزت انداز میں بیٹھا ہوا رہے  
— اس وقت امیر معاویہؓ نے فرمایا کہ اس شخص نے گویا مجھے

زندہ کر دیا۔ اللہ تعالیٰ اس کو زندہ رکھے یہ نے بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے مٹا۔ آپ نے فرمایا تھا غفرنیب میرے بعد امراء ہوں گے جو بات کہیں گے ان کے جواب میں کوئی کلام نہ کر سکے گا۔ وہ آتش میں گریں گے ....

— یہ نے پچھلے جسم میں کلام کیا کسی نے جواب نہ دیا تو مجھے انداشتہ ہوا کہ کہیں یہ ان لوگوں میں سے نہیں ہوں جن کا ذکر حصہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے پھر وہ سرے جمعر پر کسی نے جواب میں نہ کوئا تو خیال ہوا یہ ان میں سے ہوں گا جب تیرے جسم میں یہی نے بات کی تو اس شخص نے کھڑے ہو کر صاف صاف جواب دیا تو آج یا مجھے اس نے زندہ کر دیا (یعنی یہیں اس دعید نکو سے پچ گیا)، اللہ تعالیٰ اس کو زندہ رکھے۔

(۱) تاریخ الاسلام للترمذی، ج ۲، ص ۳۲۲  
تحت معاویہ۔

(۲) تطهیر الجنان وال manus لابن حجر عس، ۲، مع  
الصرائع المحرر، مطبوعہ مصر طبع ثانی۔

— اس واقعہ کے بعد ابن حجر کی تکھتے ہیں کہ رب بہت بڑی منتظر ہے جس میں حضرت معاویہ منفرد نظر آتے ہیں۔ اس واسطے کہ اس نوبت کا واقعہ کسی سے منقول نہیں ہے۔

(۱) ..... اور یقین جانیے کہ امیر معاویہ حضور علیہ السلام کے فرمودا پرستی الامکان عملدرآمد کرنے کے حرص تھے۔

(۲) ..... اور اپنی حکمہ خالق رہتھے کہ ان سے کوئی تجاوز اور

اُنی ازیادت جو نہ ہنس پاتے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو اس معاملہ میں محفوظ کر دیا۔ شیعی الشافعی

(۲)

منہاج السنۃ میں باشدند کوہے ہے:  
وَدْعَ عَطِیَّةَ بْنِ قَيْسٍ قَالَ سَمِعْتُ مَعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سَفِيَّانَ<sup>ؑ</sup>  
بِخَطْبِهِ أَنَّ فِي بَيْتِ مَالِكٍ فَضْلًا بَعْدِ عِلْيَاتِكُمْ وَأَنَّ قَاسِمَ بِيَنِمْ  
ذَانَ كَانَ يَا تَيْنًا أَفْضَلُ عَامَاتِ الْبَلَاقِسْمَةِ عَلَيْكُمْ وَالْأَفْلَاعِ عَنْتَهَا  
عَلَىٰ فَانْهُ نِسْ بِمَالِي وَإِنَّمَا هُوَ مَالُ اللَّهِ الَّذِي أَنْوَكُمْ  
عَلَيْكُمْ۔

”یعنی عطیہ بن قیس کہتے ہیں کہ ایک بار امیر معاویہ کو خطبہ دیتے ہوئے یہیں نے سنا کہہ رہے تھے اسے لوگوں کی تکمیل علیات دینے کے بعد تمہارے بیت المال میں جو بال بچا ہوا موجود ہے اس کو میں تمہارے درمیان تقسیم کروں گا۔“

اگر آئندہ سال بھی زیادہ مال پیچ گیا تو وہ بھی تم لوگوں پر تقسیم کر دیں گے۔ اگر نہ آیا تو قسم پر کوئی الزام نہ ہو گا یقیناً بیت المال کا مال میراں نہیں ہے۔ بلکہ شے وہ اللہ تعالیٰ کا مال ہے جو اس نے تمہاری طرف لٹا دیا ہے۔“

(۱) — منہاج السنۃ لابن تیمیہ، ج ۳، ص ۸۵، تحت

السبب السابع، بیان فضائل معاویہ۔

(۲) — المشتمل للترمذی، ص ۳۰۸ تحت شفاء الامم تعلی معاویہ  
و حکمہ و سیرتہ۔ ان

(۱۳) — سیر اعلام النبی اللہ بنی ج ۳ ص ۱۰۰ تخت  
ترجمہ معادیہ بن سفیان۔

(۱۴)

ابن کثیر نے ابن سعد کے حوالہ سے باسنہ تعلیم کیا ہے :-  
.... عن محمد بن الحکمان معاویہ لما احتضرا وصی  
بنصف ماله ان يردد الى بيت المال... الخ

«یعنی امیر معادیہ جب قریب الوفات ہو گئے تو اپنے مال  
متاع کے متعلق وصیت کی کہ اس کے نصف کو بیت المال میں دلیل  
کرو یا جانتے ہے:-

(۱) — راجہ ایہ لابن کثیر، ج ۸، ص ۳۱۳، تخت امیر معادیہ  
کیا علامہ کے فرمودا تہ بالا کے ذریعہ ثابت ہوا کہ  
حضرت امیر معادیہ کے مال میں خن گوئی کا مسئلہ متذکر  
نہیں تھا۔ ان کے سامنے حق بات لگ کر کہتے تھے اور وہ اس کو تسلیم کر کر تھے  
(۲) — بیت المال کے حق میں امیر معادیہ اسلامی نظریات کے نلات نہیں  
کیے ہوئے تھے بلکہ وہ اس مال کو اللہ اور مسلمانوں کا مال خیال کرتے تھے اور  
اسلامی قوانین کے تحت اسے استعمال میں لاتے تھے۔

(۳) — آخری ایام میں انہوں نے اپنے مال متاع کے نصف حصہ کو بیت المال  
میں جمع کر دیئے کی وصیت کروئی تھی تاکہ بیت المال کے مالیہ میں الگ کوئی  
کو تباہی واقع ہو گئی ہو تو اس کی تلفی مجب مبارکتے۔ یہ کمال اختیاط کی علامت

ہے۔

یہاں سے واضح ہو گیا کہ جو اقرارات لوگوں نے بیت المال کے  
سلسلیں امیر معادیہ پر وارد کیے ہیں وہ درست نہیں۔  
متاخر احباب نے تاریخ سے بیکار مواد فرام فرمایا کہ بیت المال کے متعلق کیں  
مرتب فرمادیا ہے۔ اللہ انہیں خیر کی توفیق بخشے اور ہم ایت نصیب فراکریں ملی  
لتصب اور خاندانی خانہ سے حفظ فرمائے صحابہ کرام کے تھیں سو سُنْنَتِ ویدگانی  
سے پچاڑ کر ہن نصیب فرمائے جس کی بھیں نہ ہب اسلام نے تعلیم و تلقین کی ہے۔  
**مشائی شخصیت اور عمد معاشرة** حضرت امیر معادیہ کے ساتھ جب سیدنا  
میں صلح و صالحت کر لی تو اس کے بعد امیر معادیہ تمام مالاک اسلامیہ میں واحد  
خلفیت تسلیم کر دیے گئے۔ ان کے دو زندگانی میں دشمنان اسلام کے ساتھ چڑھا ذمام  
رہا اور فتوحات ہوتی رہیں۔ اللہ تعالیٰ کے دین کا کلمہ بلند ہوا۔ اطراف مالاک سے  
غناہم بیت المال میں پھنسنے لگے اور مسلمان راحت و آرام اور علیت و انصاف و  
عمل کی زندگی بصر کرنے لگے۔  
— امیر معادیہ کی غلافت کے ان حالات کو ابن کثیر نے عبارت ذیل  
میں ذکر کیا ہے :-

”وَاجْعَلْتُ الرُّعَايَا عَلَى بَيْعَتِهِ فِي سَنَةِ احْدَى وَارْبَعِينَ  
كَمَا قَدْ مَنَافِلَمْ يَنْزِلُ مُسْتَقْلًا بِالْأَمْرِ فِي هَذِهِ الْمَدْةِ إِلَى  
هَذِهِ الْسَّنَةِ سَتْسِعُهُ التَّقَى كَانَتْ فِيهَا وَفَاتَهُ، وَالْجَهَادُ  
فِي الْبَلَادِ الْعَدُوقَامُ وَكَلْمَةُ اللَّهِ عَالِيَّةُ وَالْعَنَائِمُ تَرَدَّدَ إِلَيْهِ  
مِنْ اطْرَافِ الْأَرْضِ وَالْمُسْلِمُونَ مُعَلَّمُونَ فِي رَاحَةٍ وَعَدِيلٍ  
وَصَفِيفٍ وَعَفْوٍ“

(البداية، ابن القاسم، ج ۸، ص ۱۱۹)

ذکر معاویہ بن الحنفیا

ادراس سے آگے چند صفات کے بعد امیر معاویہ کے حق میں لکھتے ہیں:-

”انہ کان جید السیرۃ، حسن الخوازد، حمیل الغفران،

کثیر المستدرحہم اللہ علیہ۔

(البداية، ج ۸، ص ۱۲۶ - ذکر معاویہ)

علام فہمی فرماتے ہیں کہ:

”وفضائل معاویۃ فی حسن السیرۃ والعدل والاحسان

کثیر تر تر

”یعنی امیر معاویہ کے فضائل حسن سیرت اور عدل و احسان

کے اعتبار سے بے شمار ہیں۔“

”الملتفی للذینی ہی ص ۳۸۸، طبع مصر“

مندرجات بالا کی روشنی میں یہ امر واضح ہو گیا ہے کہ حضرت امیر معاویہ

کی خلافت انصاف و صداقت پر مبنی تھی اور عمل و انصاف کی آئینہ دار تھی۔

اس میں اسلامی قوانین رائج تھے جس کی وجہ سے عوام ہر طرح مطمئن تھے حضرت

امیر معاویہ کی قائم کردہ عدالتیں میں لاہی قویں کا پورا پورا احترام کیا جاتا تھا اور

مسائل کا حل اسلامی آئین کے مطابق کیا جاتا تھا۔ امیر معاویہ کے دورِ خلافت میں

اسلامی قوانین کی بالادستی ختم کر دیئے کا پروپیگنڈہ جوانانہیں کی طرف سے کیا جاتا

ہے وہ تاریخ کے روی موارد سے تایلیف شدہ ہے اور اصل و اتفاقات کے باکل

بر عکس ہے اور اس کے تصریحات کے خلاف ہے۔ اس لیے کہ

حافظہ نبی حافظ ابن کثیر، حافظ ابن تیمیہ وغیرہ اکابر علمانے اس مسئلہ کی خوب

وضاحت پیش کر دی ہے کہ امیر معاویہ کے دور میں آئین شرعی و قوانین اسلامی کو ختم نہیں کر دیا گی بلکہ عدل و انصاف قائم تھا اور عوام کے ساتھ احسان اور شہزادگان کا معاملہ جاری و ساری رہتا تھا۔

— اس کے بعد اب وہ عنوانات ذکر کیے جاتے ہیں جن میں حضرت علیؓ کے خاندان اور امیر معاویہ کے خاندان کا ترتیب اور تعلقی معلوم ہوگا۔

## حضرت امیر معاویہ اور ان کی جماعت

### حضرت علیؓ اور انکے خاندان کی نظرؤں میں

قبل اذیں عرض کیا گیا ہے کہ اس دور کے اشرار و مفسد غاصب کیا تباہیوں کی وجہ سے مرکزاً اسلام (نایقش ثابت)، کو ایک سانش کے تحت ختم کیا گیا۔ اس کے بعد مسلمانوں میں وظیقہ بن گئے۔ ساتھ ساتھ شریعہ غاصبی پیدا شدہ اختلاف کو ہوا دینے کے لیے منقسم ہو کر شامل ہے۔ ایک دوسرے کے حق میں غلط فہمیاں پھیلائی گئیں۔ تنازعہ فہمیہ پیروں میں کئی قسم کی بیگانائیں نشکر کے شدت پیدا کر دی گئی جو آخر کار جنگ و قتال پر منج ہوتی اور جمل و صفين ہی گوج فرسا و اتفاقات پیش آتے۔

یہاں ان واقعات کے علی و اسباب اور جنگی امور کی تفصیلات اور ان کے نتائج و عاقب پر جو بحث منظور ہیں۔ اس وقت بھی یہ عرض کرنا مقصود ہے کہ طفین میں ان شدید قسم کے نتائجات پیش آئنے کے باوجود یہ حضرات ایک دوسرے کے حق میں کیا نظر یہ رکھتے تھے؛ اور کیا حکم لگاتے تھے؛ اور ایک دوسرے کوں نگاہ سے رکھتے تھے؟ کیا ان بزرگوں کے دل میں ایک دوسرے کے حق

ل بعض وغناہ بھرا ہوا تھا؛ یا ایک درس سے کو راتی دشمن خیال کرتے تھے بھی کہ  
پس لوگ ان حالات پر صدیوں گزر جانے کے باوجود راجح بھی امیر معاویہ کو سبب  
تم سے نوازتے رہتے ہیں یکلہ عدم ایمان اور مناقبت و فتن کا الزام لگاتے ہیں اور  
ن کے حق میں سوچنے رکھتا اور بدگانی چھیلانا وغیرہ بھی خیال کرتے ہیں۔  
— حلالکمہ جن حضرات کا باہم وقتی اختلاف ہوا تھا انہوں نے یہ سب  
نیکم کر دیا ان کی صالحت ہو گئی اور عام الصلح کے بعد تو تباہات بالکل بیٹر کر  
دیتے گئے۔

عنوان بالا کرواضع کرنے کے لیے اس مقام میں چند ایسی چیزوں میں کی جائی  
جیں سے حضرت علی اور ان کی اولاد کے نظریات امیر معاویہ کے حق میں اور  
تلی جماعت کے حق میں یقین طور پر علوم ہو سکیں گے۔ اس کے لیے زیل میں حشرت  
لی المرضی اور ان کے خاندان کے فرمودات اور واقعات ایک ترتیب سے

---

لہ تو لمصالحة یعنی حضرت علی المرضی اور حضرت امیر معاویہ کے درمیان رستکھمہ میں مسلم د  
صالحت ہو گئی تھی۔ ایں علم کی تکی کی تقلیل سی عبارت درج ذیل ہے:-

— وَفِي هَذَا الْسَّنَةِ رَسَّكَمَهُ جَوْتَ بْنَ عَلَى وَمَعَاوِيَةَ الْمِيَادِينَ بَعْدَ  
مَكَابِيَاتٍ يَطْوِلُ ذِكْرَهَا عَلَى وَضْعِ الْحَرْبِ بَيْنَهَا وَإِنْ يَكُونُ مَلْكُ الْعَرَقِ عَلَيْهِ  
وَمَعَاوِيَةَ الشَّامِ— وَلَا يَدْخُلُ أَحَدٌ هَاهُ عَلَى صَاحِبِ الْعَلْمِ بِحِشْ وَلَا غَارَةً  
وَلَا غَزْوَةً... وَإِمْسَكُ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا عَنْ تَقَالِ الْآخَرِ وَبَعْثَ  
الْجَيْوِشَ إِلَى بِلَادِهِ وَاسْتِقْدَمُ الْأَمْرَ عَلَى ذَالِكِ ॥

(۱) — تاریخ ابن عساکر کامل، ج ۱، ص ۳۲۰، طبع مشتعل۔

(۲) — الجایر لابن کثیر، ج ۱، ص ۲۲۲، مجموع ابن حجر ریخت سنکھم

پیش فرمست میں ان پر غور فرمائیں:-

امیر معاویہ اور ان کے ساتھی سب مومن تھے  
ان میں سے فوت شد آدمی کے لیے غسل،  
کفن، وفن اور جنازہ کیا گیا

(۱) — سعد بن ابراہیم کہتے ہیں کہ ایک روز حضرت علی المرضی اپنے مقام  
استراحت سے باہر تشریف لائے۔ عدی بن حاتم الطائی آپ کے ساتھ تھے۔  
قیلیہ طی کا ایک قتول آدمی پڑا ہوا تھا حضرت علی کی جماعت کے لوگوں نے  
اسے قتل کر دیا تھا تو اس کو دیکھ کر عدی کہنے لگے کہ افسوس! بلی یہ مسلمان تھا،  
آج کا فریو کو مر اپڑا ہے تو حضرت علی نے فرمایا ہمہ نے ریغی فتوی میں  
جلدی نہ کیجیے۔ یہ کل بھی مومن تھا، آج بھی مومن ہے۔ ریغی ہمارے مقابل  
ہو جانے سے بے ایمان نہیں ہوا، مومن ہے۔

— عن سعد بن ابراہیم قال خرج على بن ابی طالب ذات يوم ومعه عدی بن حاتم الطائی فاذ ارجل من  
طی قتيل قد قتله اصحاب علی فقال عدی يا ویح هذا كان  
امس مسلماً والیوم کافراً فقال على مھلاً كان امس مومناً  
دهوا اليوم مومن ۔

(۱) — تاریخ ابن عساکر کامل، ج ۱، ص ۳۲۰، طبع مشتعل۔  
(۲) — الجایر لابن کثیر، ج ۱، ص ۲۲۲، مجموع ابن حجر ریخت سنکھم

بن احمد المشور بابن بدران الدشتي، باب ما ورد  
من اقوال المصنفين في من قتل من اهل الشام  
بصفتين -

(۲) — مکمل کہتے ہیں کہ امیر معاویہ کے ساتھیوں میں سے جو قتل ہو گئے تھے  
ان کے متعلق حضرت علیؑ سے خواص حضرت علیؑ کے ساتھیوں نے سوال پیش کیا  
تو حضرت علیؑ نے فرمایا وہ مومن ہیں ":

".... محمد بن راشد عن مکمل ان اصحاب علیؑ سالواه  
عن من قتلوا من اصحاب معاویہ قال هم المؤمنون" ۲  
وفی روایة عن من قتل بصفین ماهماهم؛ قال هم المؤمنون" ۳

(۱) — تاریخ ابن عساکر کامل، ج ۱، ص ۳۳۰۔ طبع دمشق  
(۲) — تاریخ ابن عساکر بابن بدران ج ۳، ص ۳۔ طبع ادل  
باب ذکر

منہاج الشیلان ترمیۃ، ج ۳، ص ۶۱۔

(۳) — المتن للذہبی، ج ۳، ص ۳۵۔ طبع مصری۔

(۴) — عقبہ بن علقمة الیشکری کہتے ہیں کہ میں حضرت علیؑ کے ساتھیوں  
کی جنگ پر حاضر تھا حضرت علیؑ کی حضرت میں امیر معاویہ کے ساتھیوں میں  
سے پندرہ عدد قیدی قید کر کے لاتے گئے۔ ان میں سے جو فوت ہو گیا اس  
کو غسل دیا گیا، کفن ریا گیا اور اس پر حضرت علیؑ نے نماز جنازہ پڑھی۔

— قال عقبہ بن علقمة الیشکری شهدت مع علیؑ  
یوم صفین فائی بخمسة عشر سیداً من اصحاب معاویہ  
فكان من مات منهم غسله وكفنه وصلی عليه ۴

(۱) — تاریخ ابن عساکر، ج ۱، ج ۳، ص ۳۔ طبع ادل، باب بدران  
باب ما ورد من اقوال المصنفين نہیں قتل من اہل الشام  
بصفین -

علوی ارشادات کے ذریعہ صاف معلوم ہوا کہ جن کا حضرت علیؑ سے اگرچہ  
ٹھایلوں کی وجہ سے ہو گیا وہ مومن تھے، یا مانار تھے۔ ان کا غسل، کفن، جنازہ  
سے صحیح تھا اور حضرت علیؑ نے کیا تھا۔ ان کو مومن نہ جانتا حضرت علیؑ کی نافرمانی  
ہے اور ان کے طریق کے خلاف ہے۔

## صفین کے تقویں کا حکم حضرت علیؑ کے فرمان سے

### یعنی سب جنتی ہیں

— جنگ صفین حضرت علیؑ اور حضرت امیر معاویہ کی جماعتوں  
کے درمیان ماہ صفر ۶۳۲ھ میں پیش آئی۔ اہل فاساد اپنے مذموم مقتدی را فرقہ و  
انصار میں، کامیاب ہو گئے۔

دولوں حضرات اپنی اپنی مجتہدانہ راستے کی بنیاد پر قتال کے ترکب ہوتے یکن  
قتال میں شرعی حدود سے مجاوز نہیں ہوتے۔ مثلًا قتال سے بہتے رائے کے درپی  
قتل نہیں ہوتے۔ قیدیوں کو قتل نہیں کیا کیونکہ عورت کا پردہ نہیں اٹھایا کی شخص  
کامال نہیں لوٹا جس نے ہتھیار دال دیے اس کو امان دے دی۔ مقتول کے ہتھیار  
اور بیاس نہیں تارے۔ کسی مرد مسلمان کو غلام نہیں بنایا، ترکی عورت مسلم کو لڑکی  
قرار دیا اور فرنگیوں کے اسماں کو مال قیمت نہیں سمجھا وغیرہ۔

— ان احکامات کے لیے مندرجہ ذیل مقامات ملاحظہ فرمائیں :-

(۱) المصنف لابن ابی شیبہ، ج ۳ (قلی)، پیر حبند اسناد، ص ۱۰۸ - باب الجمل

(۲) تحقیق العدید شرح بدایہ، ج ۳، ص ۳۱۲ - باب البغۃ طبع مصر

(۳) نصب الرایر للزلیلی، ج ۲، ص ۳۶۳ - باب البغۃ

(۴) الاخبار الطوال للذینوری الشیبی، ج ۱۵ - تحقیق و قصہ الجمل طبع مصر

— یہاں سے معلوم ہو گیا کہ یہ یا ہمیں قاتل کس نوعیت کا تھا؟

— اس کے بعد حضرت علی المرتضی کی طرف سے ہیاں کے مقتولین کے

یہے باشماریاں کے فیصلہ ملاحظہ فرمائیں حضرت علی المرتضیؑ سے سوال کیا گیا کہ جو اس جنگ میں مارے گئے ان کا کیا حکم ہے؟ فرمایا کہ ہمارے اور معاویہ کی جماعت کے مقتولین عنت میں جائیں گے... لغ

..... سئل علیؑ عن قتال یوم الصفین فقال قتلانا وقتلهم

في الجنة وسيصير الامراض والمعاوية <sup>۱</sup>

(۱) المصنف لابن ابی شیبہ، ج ۳، ص ۳۶۳ (قلی پیر حبند اسناد)

سنده، باب ما ذکر فی الصفین -

(۲) مجمع الزوائد للبغیثی، ج ۹، ص ۲۵، بحول المطبلی

باب ما جاری من معاویة بن ابی سفیان <sup>۲</sup>

(۳) کنز العمال، ج ۴، ص ۲۷ - تحقیق واقعۃ الصفین

طبع اول

(۴) رسیر اعلام النبی للذینوری، ج ۲، ص ۹۵، تذکرہ

معاویۃ <sup>۳</sup>

## حضرت علیؑ کے فرمان کی روشنی میں شر کا جمل وصفین کا درجہ

— اس عنوان کے تحت یہ چیز پیش کی جاتی ہے کہ جن لوگوں کے ساتھ حضرت علیؑ الرتضی کو قاتل کی نوبت پہنچی ہے (مثلاً مجرم جمل وصفین میں شرکیہ ہونے والے حضرات) تو ان کے متعلق حضرت ترشیؑ نے کیا اظہار خیال فرمایا ہے؟ حملان کو اس درجہ میں شامل کیا ہے؟ تو اس مسئلہ میں حضرت موصوف کا بیان یہ ہے حضرت سے سوال کیا گیا کہ کیا یہ لوگ مشترک ہیں جن سے آپ نے جنگ کی ہے؟ حضرت علیؑ نے فرمایا نہیں وہ مشترک نہیں۔ وہ تو مشترک وکفر سے فرار ہو کر مسلمان ہے پھر عرض کیا گیا وہ منافق ہیں؟ تو آپ نے فرمایا منافق بھی نہیں، منافق خدا کو کم یا کرتے ہیں پھر سوال ہوا کہ ان لوگوں کا کیا حال ہے؟ اور کیا درجہ؟ اس وقت حضرت علیؑ نے فرمایا کہ یہاں سے بھائی ہیں۔ انہوں نے ہمارے لفڑی زیارتی کی۔

..... سئل علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ و هو القدوک عن قتال اهل البیت من اهل الجمل و الصفین  
امشترکوں هم؛ قال لا! من المشترک فرقوا -تفیل امنافقو  
قال لا! لات المناقیفیں لایذکرون الله الا قیللاً -قیل لد  
فتھائیمهم؛ قال اخواتنا بعَوْنَاعَیْنَا <sup>۱</sup>

(۱) المستشت لابن ابی شیبہ، ج ۳، ص ۱۰۳ (المرتضیؑ شکل)

باب الجمل (قلی در کتب خانہ پیر حبند اسناد)

(۲) — السنن الْجَبْرِيُّ الْبَيْقَوِيُّ، ج ۸، ص ۳۰۱۔ کتاب  
فَتَالِ ابْنِ الْبَنِی طَبْعَ دَكْنَ.

(۳) — الجامع لاحکام القرآن (تفہیر الفطیبی) جلد سادس  
ص ۳۲۳ تکہت آیتہ فاصلہ بین انجیکم۔ مُسَمَّةٌ  
جرات، پارہ ۴۵۰۔

حضرت علیؑ نے جمل و صفين والے حضرات کے حق میں جو نظریہ  
مذکورہ راخاننا بَغَوْا عَلَيْنَا یعنی یہ ہمارے بھائی ہیں جو ہمارے خلاف ہو رہے  
علماء نے اپنی اپنی تصنیف میں درج کیا ہے۔ انقصار کے پیش نظر وہ ہے کہ  
تفاسیر میں سورۃ جمرات میں ہے۔ روایات کی کتابوں میں لوگوں نے بہت کلام کیا ہے  
لیکن اس کی تشرع الحضرت علیؑ کے دیگر اقوال کی روشنی میں کی جاتے تو بہت  
ناسب ہوگی اور طویل بحث میں پڑنے کی حاجت ہی نہ رہے گی۔ وہ اس  
تاًیخی کتب میں بھی ان بحثوں کے تحت یہ مرضدی قول مذکور ہے جو کہ شیعہ علماء  
نے اپنی سند کے ساتھ حضرت جعفر صادقؑ نے روایت کیا ہے۔ وہ اپنے والد  
حضرت امام باقرؑ سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علیؑ نے مقابله پر آئنے والے لوگوں کے حق میں غلوکرنے کے  
لئے کفر کی نسبت کرنے لگے تو حضرت علیؑ نے فرمایا کہ ایسا مت کہو کوئی کلمہ بغیر  
بھائی ہیں، ہمارے خلاف زیادتی کرنے لگے۔

.... جعفر عن ابیه ان عَدِیاً عَلَيْهِ السَّلَامُ لِمَنِ يُنَسِّبُ احَدًا مِنْ أَهْلِ حَرَبِهِ إِلَى الشَّرِكِ وَلَا إِلَى الْإِنْفَاقِ وَ  
لَكُنْ يَقُولُ هَمَّا خَوَا نَنَا بَغَوْا عَلَيْنَا ۝

رسالة قرب الانسان عبد الشدید بن جعفر الحمیری الشیعی،  
ص ۵۳۔ من علماء القرن الثالث طبع فیض لائلاند

ابن عساکر نے بالفاظ ذیل یہ روایت باسند ذکر کی ہے:

— نابو زرعة عن جعفرين محمد عن ابیه قال سمع  
علیؑ یوم الجمل او صفين رجلان یغلقون القول یقول الکفر  
قال لا تقولوا فان یھم رزعموا انا بعینا علیم وزعمنا انهم  
بغوا علينا ۝

— ابن تیمیۃ الحنفی نے مندا سعین بن راہب ویسے باسدا روایت

کو یا ناظر نقل کیا ہے۔

”.....سفیان عن جعفر بن محمد عن ابی قال سمع  
علیٰ یوم الجمل و یوم الصفین رجلاً بغلیف القول فقال لا  
تقولوا الاخيراً انما هم قوم نعموا [نايغينا عليهم] و  
نعتنا انهم بخوا علينا فقام تنا هم“

(۱) — تاریخ ابن عساکر کامل، جلد اول، ص ۲۲۹

طبع دمشق - سن طباعت ۱۳۶۱ھ / ۱۹۵۱ء

(۲) — تہذیب ابن عساکر ابن بدران، ج ۱، ص ۴۵  
باب ما ورد من اقوال المنصفین فی ملکه  
ابل الشام بصفین -

(۳) — منهاج الشدّل ابن تیمیہ، ج ۳، ص ۱۱ تحدیث  
و لما قال السلمد ان اشد امر بالاستغفار [البغایت لغوری] مراد ہے اور بغایت  
محمد صلی اللہ علیہ وسلم فتبہم الرافضة... اور اصطلاحی بغاوت مقصود نہیں ہے۔ اس کے متعلق مندرجہ بالا روایات

(۴) — المتنقی للذہبی، عن ۳۲۵ طبع مصر - سلسلہ  
اطور قریبی کے ہم نے عرض کر دی ہیں۔

۳۴۳

و یہ ہے کہ ”بغاوت اصطلاحی“ اس کو کہا جاتا ہے کہ ایک خلیفہ بر حق  
اب ہم اس مطلب کو شیعہ بن رگوں کی روایت کے ذریعہ بحث کرتے ہیں کہ غلط کسی شخص کا اپنی راستے اور تاویل کی بناء پر کھڑے ہونا اور حضرت  
ادراس کی تائید ان کی معتبر کتب سے پیش کرتے ہیں تاکہ سنی و شیعہ اجلیل علی توکی خلیفہ کے باعی نہ تھے پھر ہمی فرماتے ہیں کہ ان کا مگاں ہے کہم نے  
دونوں فرقی کو اس مسئلہ پر غور و خوض کرنے کا موقع درستیاب ہو جاتے۔ ان پر بغاوت کی تو سلیمان ہمُوا کہ ذکر کردہ کلمات میں بغاوت شرعی یا اصطلاحی  
مادہ نہیں بلکہ لغوی معنی مقصود نہیں۔

### خلاصہ کلام

حضرت علی المرتضی حضرت امیر معاویہ کو مشک نہ جانتے تھے، نہ منافق ہے

تکفیر کی بارہ نہیں قاتل کر رہے اور مدد و جہے قاتل کر رہے ہیں کہ  
وہ ہماری تکفیر کرتے ہیں (یہ بات نہیں ہے) بلکہ بات یہ ہے، ہم  
بکتے ہیں کہ یقیناً ہم حق پر ہیں اور وہ خیال کرتے ہیں کہ یقیناً وہ حق پر ہیں۔

”.....جعفر عن ابیه ان علیاً علیہ السلام کان يقول  
لأهل حریمہ انالم تقاتلم علی التکفیر لهم ولمنقاتلم  
علی التکفیر لنا ولكننا آینا تعالیٰ حق ورأیا انصر  
علی حق“

(قرب الانسان بعد الشیخ جعفر الحیری الشیعی بحیثیت رسائل دیگر  
از علماء الفتن الثالث، ص ۳۵ طبع ایران تدقیقی طبع)

منظر یہ ہے کہ حضرت علیؑ کے فرمودات کی روشنی میں مدد اس  
طرح حل ہوا کہ ”اخواننا بخوا علینا“ یہی ”اخوت دینی“ مراد ہے اور بغایت  
و لما قال السلمد ان اشد امر بالاستغفار [البغایت لغوری] مراد ہے یعنی زیادتی اور حدتے تجاوز کرنا، طلب کرنا، وغیرہ  
محمد صلی اللہ علیہ وسلم فتبہم الرافضة... اور اصطلاحی بغاوت مقصود نہیں ہے۔ اس کے متعلق مندرجہ بالا روایات

۳۴۳

اب ہم اس مطلب کو شیعہ بن رگوں کی روایت کے ذریعہ بحث کرتے ہیں کہ غلط کسی شخص کا اپنی راستے اور تاویل کی بناء پر کھڑے ہونا اور حضرت  
ادراس کی تائید ان کی معتبر کتب سے پیش کرتے ہیں تاکہ سنی و شیعہ اجلیل علی توکی خلیفہ کے باعی نہ تھے پھر ہمی فرماتے ہیں کہم نے  
دونوں فرقی کو اس مسئلہ پر غور و خوض کرنے کا موقع درستیاب ہو جاتے۔ ان پر بغاوت کی تو سلیمان ہمُوا کہ ذکر کردہ کلمات میں بغاوت شرعی یا اصطلاحی  
مادہ نہیں بلکہ لغوی معنی مقصود نہیں۔

فرماتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی اپنے ابلیس جن سے ان کو  
قتال کا سامنا ہو، کے حق میں فرماتے تھے کہم ان سے ان کی

تھے، نہ کافر کہتے تھے، نہ فاسق کہتے تھے بلکہ

(۱) — ہر ایک فرقی دوسرے فرقی کو دینی برادری قین کرنے کے بعد ایک دوسرے پر تجاوز کرنے یا زیادتی کرنے کا لگان کرتے تھے راس سے نیا کچھ دھیں۔

(۲) — ہر ایک طبقہ اپنے آپ کو خیال کرتا تھا اور دوسرے کو ناقص جانتا اور خطاب لگان کرتا تھا راسی نقطہ نظر ترقیات واقع ہوا اور اسی کو اجتہادی خطاب سے تغیر کیا جاتا ہے۔

(۳) — حضرت علیؓ نے ران برجستہ حالات کے باوجود یہ مخصوصی فران جاری کر رکھا تھا کہ ہمارے مقابلین کے حق میں کلمہ نصر کے لغیر بالکل لب کشائی نہ کی جائے لاتفاقاً الآخریاً (یعنی ان کے حق میں ہر بات کے سوا کچھ نہ کہو) کا اعلان کیا ہوا تھا۔ جیسا کہ اوپر گزر چکا ہے۔

مسئلہ اندرا کو مشہور شاعر حآلی مر جوم نے اپنی تصنیف مسلمانہ میں ایک صحیح انداز میں تسلیم کیا ہے۔ یہاں اس کے صرف دو شعر ناظرین کے بیش کیے جاتے ہیں۔

اگر اخلاقات ان میں باہم دگرتنا

تو بالکل مدار اس کا انلاص پر تھا

جھگڑتے تھے لیکن زنجیروں میں شرعاً

خلاف، آشتی سے خوش آئندہ تر تھا

(مسن حالی، ص ۴۵)

## مسئلہ کی تتفیع

### شرح موافق کی عبارت میں تمعُّج

(یہ بحث اہل علم کے نیے مناسب ہے)

جب مسئلہ بغی اور بخاتر کا سامنے آیا ہے تو یہاں بعض شبہات کا زال ہو جاتے تو ہر سر ہے بعض مشقیں کی عبارات اس نظام میں موسم ہیں، غلط فہمی کا ان سے اندر شیہہ ہوتا ہے۔ مثلاً:

— شرح موافق میں امامت کے مباحث المقصد السابع میں حضرت علیؓ کے حاربین کے حق میں علماء کے اقوال نقل کرتے ہوئے شارح نے درج کیا ہے  
”وَمِنْهُمْ مَنْ ذَهَبَ إِلَى التَّقْسِيْكِ كَالشِّيْعَةِ وَكَثِيرٌ مِنْ اصحابِنَا“

شرح موافق، ج ۸، صفحہ ۲۷۳۔ بلیغ مصری تحقیق  
المقصد السابع

اب اس کے جواب کے لیے امام ربانیؓ کا مکتوب پیش کردست ہے جس سے اصل مسئلہ واضح ہوتا ہے اور دیگر علماء کے اقوال بھی ملاحظہ ہوں۔

اولاً

۱۔ امام ربانیؓ اپنے مکتوبات میں فرماتے ہیں:-

— دلایل شارح موافق گفتہ کربیار سے از اصحاب ما

۲۔

۳۔

۴۔

۵۔

۶۔

۷۔

۸۔

۹۔

۱۰۔

۱۱۔

۱۲۔

۱۳۔

۱۴۔

۱۵۔

۱۶۔

۱۷۔

۱۸۔

۱۹۔

۲۰۔

۲۱۔

۲۲۔

۲۳۔

۲۴۔

۲۵۔

۲۶۔

۲۷۔

۲۸۔

۲۹۔

۳۰۔

۳۱۔

۳۲۔

۳۳۔

۳۴۔

۳۵۔

۳۶۔

۳۷۔

۳۸۔

۳۹۔

۴۰۔

۴۱۔

۴۲۔

۴۳۔

۴۴۔

۴۵۔

۴۶۔

۴۷۔

۴۸۔

۴۹۔

۵۰۔

۵۱۔

۵۲۔

۵۳۔

۵۴۔

۵۵۔

۵۶۔

۵۷۔

۵۸۔

۵۹۔

۶۰۔

۶۱۔

۶۲۔

۶۳۔

۶۴۔

۶۵۔

۶۶۔

۶۷۔

۶۸۔

۶۹۔

۷۰۔

۷۱۔

۷۲۔

۷۳۔

۷۴۔

۷۵۔

۷۶۔

۷۷۔

۷۸۔

۷۹۔

۸۰۔

۸۱۔

۸۲۔

۸۳۔

۸۴۔

۸۵۔

۸۶۔

۸۷۔

۸۸۔

۸۹۔

۹۰۔

۹۱۔

۹۲۔

۹۳۔

۹۴۔

۹۵۔

۹۶۔

۹۷۔

۹۸۔

۹۹۔

۱۰۰۔

۱۰۱۔

۱۰۲۔

۱۰۳۔

۱۰۴۔

۱۰۵۔

۱۰۶۔

۱۰۷۔

۱۰۸۔

۱۰۹۔

۱۱۰۔

۱۱۱۔

۱۱۲۔

۱۱۳۔

۱۱۴۔

۱۱۵۔

۱۱۶۔

۱۱۷۔

۱۱۸۔

۱۱۹۔

۱۲۰۔

۱۲۱۔

۱۲۲۔

۱۲۳۔

۱۲۴۔

۱۲۵۔

۱۲۶۔

۱۲۷۔

۱۲۸۔

۱۲۹۔

۱۳۰۔

۱۳۱۔

۱۳۲۔

۱۳۳۔

۱۳۴۔

۱۳۵۔

۱۳۶۔

۱۳۷۔

۱۳۸۔

۱۳۹۔

۱۴۰۔

۱۴۱۔

۱۴۲۔

۱۴۳۔

۱۴۴۔

۱۴۵۔

۱۴۶۔

۱۴۷۔

۱۴۸۔

۱۴۹۔

۱۵۰۔

۱۵۱۔

۱۵۲۔

۱۵۳۔

۱۵۴۔

۱۵۵۔

۱۵۶۔

۱۵۷۔

۱۵۸۔

۱۵۹۔

۱۶۰۔

۱۶۱۔

۱۶۲۔

۱۶۳۔

۱۶۴۔

۱۶۵۔

۱۶۶۔

۱۶۷۔

۱۶۸۔

۱۶۹۔

۱۷۰۔

۱۷۱۔

۱۷۲۔

۱۷۳۔

۱۷۴۔

۱۷۵۔

۱۷۶۔

۱۷۷۔

۱۷۸۔

۱۷۹۔

۱۸۰۔

۱۸۱۔

۱۸۲۔

۱۸۳۔

۱۸۴۔

۱۸۵۔

۱۸۶۔

۱۸۷۔

۱۸۸۔

۱۸۹۔

۱۹۰۔

۱۹۱۔

۱۹۲۔

۱۹۳۔

۱۹۴۔

۱۹۵۔

۱۹۶۔

۱۹۷۔

۱۹۸۔

۱۹۹۔

۲۰۰۔

۲۰۱۔

۲۰۲۔

۲۰۳۔

۲۰۴۔

۲۰۵۔

۲۰۶۔

۲۰۷۔

۲۰۸۔

۲۰۹۔

۲۱۰۔

۲۱۱۔

۲۱۲۔

۲۱۳۔

۲۱۴۔

۲۱۵۔

۲۱۶۔

۲۱۷۔

۲۱۸۔

۲۱۹۔

۲۲۰۔

۲۲۱۔

۲۲۲۔

۲۲۳۔

۲۲۴۔

۲۲۵۔

۲۲۶۔

۲۲۷۔

۲۲۸۔

۲۲۹۔

۲۳۰۔

۲۳۱۔

۲۳۲۔

۲۳۳۔

۲۳۴۔

۲۳۵۔

۲۳۶۔

۲۳۷۔

۲۳۸۔

۲۳۹۔

۲۴۰۔

۲۴۱۔

۲۴۲۔

۲۴۳۔

۲۴۴۔

۲۴۵۔

۲۴۶۔

۲۴۷۔

۲۴۸۔

۲۴۹۔

۲۵۰۔

۲۵۱۔

۲۵۲۔

۲۵۳۔

برآں اندر کر آں منازعت از روتے اجتماد نبودہ مراد از اصحاب  
کلام گروہ راد استہ باشد اہل سنت برخلافت آں حاکم اندر  
چنگکر گردشت و کتب القوم مشحونہ بالخلاف الاجتماری ماصرح بہ  
الامام الغزالی والقاضی ابو بکر وغیرہما میں تفسیق و تضییل درحق  
خواربان حضرت امیر حاتم باشد... اخ

رکنوبات امام ربانی، ص ۲۴۲، ۲۴۳، ۲۴۴، ج ۱، ذرقائق  
حصہ چہارم، مکتبہ ۱۲۵، طبع قديم نول کشور کشور  
طبع جدید لاہور، ص ۶۴۸-۶۴۹، حصہ چہارم، پنجم، ششم  
نوکری فی لاہور)۔

یعنی یہ بات جو شارح موافق نہ ذکر کی کہ ہمارے لوگوں میں سے  
بہت لوگ اس طرف ہیں کہ حضرت علی و حضرت معاویہ کا ہمی تازع اجتہاد  
کی بنابری نہیں تھا ان سے کون گروہ مراد ہیں جیسا کہ گذر پڑکا ہے کہ اہل سنت  
نے تو اس کے خلاف حکم دیا ہے اور اس مسئلہ کو خطاب اجتہادی قرار دیتے پر  
تمام قوم کی تصانیف پر ہیں۔ امام غزالی، قاضی ابو بکر، ابن حنفی وغیرہ علمائے  
تصریح کردی سے کہ بنابریں حضرت علی کے خلاف جنگ کرنے والوں کے حق میں فساد  
ضلالت کا حکم لکھنا جائز نہیں۔

۲۔ اس بعثت کو فرید مصلح دھینا کسی اہل علم کو مدد بہ تو کتاب تہذیب  
ابو شکر سالمی نہست نول اسایج بصفحہ ۱۹۰، طبع لاہور، ملاحظہ فرمادیں ابو شکر  
سالمی نے دلائل کے ساتھ ان لوگوں سے فتن کی نظر کی ہے۔

۳۔ اور علامہ نتفازانی نے شرح المقادیر الجیث السابع، میں اہل صہیں  
کے متعدد تصریح کی ہے کہ ولیسوں کفار اولاً افسقہ ولا ظلمۃ لمالھر من

التاویل و ان کاں بالخلافیۃ الامرا نهم اخطاؤ فی الاجتہاد  
و ذلک لا یوجب التفسیر فضلًا عن التکفیر ولهذا منع  
علیٰ اصحابہ من یعنی اهل الشام و قال اخوان بیغنا علینا... إلخ  
شرح المقادیر ص ۲۲۳، ج ۲ بحث بارع  
(التفعیل الحنفی طبع استنبول)

۳۔ اسی طرح ملاعیل فارسی نے شرح فقہ اکبر میں بیان خلافت علیٰ کے تحت  
لکھا ہے: شد کان معاویہ غلطیاً ای انه فعل مافعل عن تاویل فلم  
یصوبه فاسقاً۔

(شرح فقہ اکبر ص ۸۴ طبع محبتاً بہلی)

یعنی حضرت علیٰ کے مقابلہ میں امیر معاویہ نے جو کچھ کیا وہ تاویل کی بنا پر تھا۔  
وہ مغلی ہیں لیکن فاسقاً نہیں۔

— مفتریہ کہ مجرد الف ثانی ابو شکر سالمی تفازانی، ملاعیل فارسی وغیرہ  
کبار علماء نے اہل صہیں کے حق میں فتن اور ظلم کی نسبت کرنے کی نظر کر دی  
ہے۔ فلمذہ اس شارح موافق کا ذکر قرول محتیق کے خلاف ہے اور  
تساہی پر محروم ہے۔

(غاہ اللہ تعالیٰ)

ثانیاً

بعض فقہاء نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حق میں جو رواجاءُ  
کے الفاظ استعمال کیے ہیں۔

ہدایہ جلد اس کتاب ادب القاضی میں مندرجہ ذیل عبارت پائی  
جاتی ہے۔

”شیخ حزب التقى من السلطان الجائز کما یجوز من العادل  
لأن الصحابة رضی اللہ عنهم تقدروا من معاویة والحق  
کان بید علیٰ فی نوبته۔ اس ضمنون کے تحت فتح القیریین  
ذکر ہے کہ هذا اصریح بحور معاویۃ“

— اس مسئلہ کی وضاحت کے لیے ایک تریخ چیز کی جاتی ہے کہ یہ  
کی عبارت میں لفظ رفی نوبتہ، خلافت کے اعتراض کے جواب کے لیے کافی ہے  
اس لیے کہ ہمارے نزدیک یہی حضرت علیؑ کی نسلگی میں خلافت حضرت علیؑ کی صبح ہے  
اور امیر معاویہ کی خلافت صبح نہیں، بلکہ خطاہ اجہادی پر محول ہے اور امیر معاویہ  
اس مسئلہ میں بھتہ ہیں (الجہد قدیمی و لصیب)  
دوسری یہ چیز ہے کہ اس کی شرح فتح القیریین ذکر کردہ افاظ لہذا اصریح  
بحور معاویۃ کے مقصداً بعد یہ عبارت موجود ہے جس سے اختراض رفع ہو سکتا ہے  
وہاں لکھا ہے :-

”و المراد في خروجه لافاقصيته ثم انتقام اذ اثبت انه  
ولى الفداء قبل تسليم الحسلة و اما بعد تسليمها فلا“  
فتح القیریین شرح بدایہ، ج ۵، ب ۴۶، معنیاتیہ

کتاب ادب الفاضل طبع مصر

نیز اس مسئلہ کا حل امام ربانی مجدد العثثانی نے اپنے مندرجہ ذیل مختوب میں  
کر دیا ہے، بشرط انصاف وہ کافی وافی ہے۔ فیں میں اس کو یعنیہ ذکر کیا جاتا  
ہے، ملاحظہ فرا دیں :-

”آنچہ در عبارت بعضی از فتاوی القطب جو در حق معاویہ واقع شد  
است گفتہ کان معاویۃ (اما جائز امراد از جو عدم حیثیت خلافت

اور زبان خلافت حضرت امیر خواہ بود ز جو رکیہ کا کش فتن و ضلالت  
ست تا قول اہل نہست موافق باشد۔ معذ ذالک ارباب استقامت  
از ایمان الغاظ موبہومہ خلافت مقصود استقامت می تھائیں و زیادۃ  
برخطا تجویزی کند کیف یکون جائز اور قدح اشکان اماماً عادل انی حق  
الشروعی حقوق المسلمين کافی الصوابع“

ریکتو بات امام ربانی طبع قدم نول کشور بخشنود ۲۳، ج ۱  
مکتوب ووصہ و پنجاہ و حکم (۲۵)، بنام مولانا محمد شرف  
وفاق اول حصہ چاہام۔ نور کشی لاہور ۱۹۷۳ ۶۹-۶۸

”عنی بعض فتاویٰ کی جہاڑت میں امیر معاویۃ کے حق میں جو ریا امام جائز  
کا کلمہ استعمال ہوا ہے تو اس سے مراد ہے کہ حضرت علیؑ کے دید  
خلافت میں امیر معاویۃ کی خلافت ناقص اور غیر صلحی بخور سے یہ راد  
نہیں ہے جس کا انعام فتن و ضلالت ہوتا ہے تب یہ مشتمل اہلینت  
کے اقوال کے موافق ہوگا نیز اس قسم کے موہوم العاب جو مقصود کے  
خلاف ہوں استعمال کرنے سے ارباب استقامت استقامت استقامت  
یہی خطاء اجہادی سے زیادہ کچھ نہیں تجویز کرتے، امیر معاویۃ اکس  
طرح جائزیں حالتکروہ امام برقرار کئے اور حقوق اللہ اور حقوق اہل  
اسلام کے حق میں عادل تھے، جیسا کہ صوابع حقوق میں منقول ہے۔

## فریقین دینی معاملہ میں متفق و متفق تھے

دو نوں حضرات (حضرت علیؑ و امیر معاویۃ) دین و مذہب کے اعتبار سے  
ایک نئے ان میں دین و مذہب کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں تھا۔ یہ چیز ہم

اہل الشام و الجماعت کے نزدیک توصلات میں سے ہے یہ کین شیعہ کی معتبر تراجم  
بیں بھی یہ مشہد اس طریقہ سے درج ہے کہ حضرت علی اور اہل صفیں کے دریان جواہر  
پیش آیا تھا اس کو علی المرضی نے تکھوا کر اکامت و اطراحت ملک میں نشر کرایا فرمایا  
کہ ہمارا اور اہل الشام کا مقابل ہوا ہے حالانکہ لا رہابت ہے ہمارا رب ایک  
ہے ہمارے نبی ایک ہیں۔ اسلام میں ہماری دعوت دینی ایک ہے اللہ تعالیٰ  
کے ساتھ ایمان لانے اور اس کے نبی کی تصدیق کرنے میں نہم ان سے زیادہ ہیں، ز  
وہ ہم سے زیادہ ہیں پس ان کا اور ہمارا دینی معاذل بالکل ایک بسیار ہے کوئی فرق  
نہیں مگر خون عثمانؑ کے بارے میں ہمارا اور ان کا اختلاف ہو گیا ہے۔ حالانکہ ہم  
اس سے برقی اندر مہم ہیں۔

— و من کتاب لہ علیہ السلام کتبہ الی اهل الامصار  
یقشقش فیہ ماجری بینہ و بین اہل صفیں و کان بدأ  
امننا آتا التقینا و القوم من اهل الشام والظاهران ربنا  
واحد و نبینا واحد دعوتنا في الاسلام واحدة ،  
لا نستزيد هم في الایمان با الله والتصديق برسوله  
صلی الله عليه وسلم ولا نستزيد وننا الامر واحد  
الا ما اختلفنا فيه من دم عثمان و نحن منه برآء ۚ

(۱) نجح البلاغہ، کتاب لہ علیہ السلام الی اہل  
الامصار، ج ۲، ص ۳۴۷ طبع مصری، جمع  
عواشر عبدة۔

(۲) درۃ البصیرۃ، شرح نجح البلاغہ، ص ۳۴۷ طبع  
تمیم ایرانی تحت عنوان المذکور۔

## امیر معاویہ اور ان کی جماعت کو سب قسم کرنا حضرت علی المرضی فرمان کے مطابق منوع ہے

یہ دونوں فرقی مذہب کے انتبار سے ایک جماعت ہیں اور دین اسلام کی  
حیثیت سے ایک ہی ہیں۔ ان حضرات کا ہماہی کچھ فرق نہیں۔ صرف ایک روچیوں  
میں رائے اور نظر کا اختیاری اختلاف رہی تین عثمانی اور قاتلین عثمانؑ کے  
متعلق تھا۔

اس بنا پر حضرت علی المرضی کی خدمت میں جب بھی اپنے مقابل فرقی پر یعنی  
علم کا مسئلہ پیش ہوا تو اپنے اپنے حماسیوں کو اس شیعہ فعل سے برلانع منع کر  
دیا اور بار بار منع کیا۔ ذلیل ہیں اس کی وضاحت ملاحظ کریں۔  
عبداللہ بن صنوہن کہتے ہیں کہ جنگ سینین کے روز ایک شخص نے کہا کہ اے  
الشام والول بر لعشت فرمادی حضرت علی المرضی نے اس کو فرمایا کہ شام کی جماعت  
کو مت بکشم کرو۔ یقیناً اہل شام میں ابدال ہیں۔ روئین با راسی طرح فرمایا۔  
”عن عبد الله بن صنوہن قال قال رجل يوم صفين اللهم  
العن اهل الشام قال فقال على لاستب اهل اہل الشام جاغنغيراً  
فان بها الابدال فان بها الابدال فان بما الابدال“

(۱) — المسنون لعبد الرزاق، ج ۱۱، ص ۲۴۹، باب ارشـ

(۲) — التاریخ لابن عساکر کامل، ج ۱، ص ۳۲۳، مطبوعہ

مشق، باب الہمی عن سب اہل الشام،

(۳) — البدایر لابن کثیر، ج ۸، ص ۲۰۶، باب ذکر معاویہ بن  
ابی سفیان و ملکہ۔

شیعہ بن عبید ذکر کرتے ہیں کہ ایک رفع علی المقتني کی نہادت میں ایل شام کا ذکر ہے اور لوگوں کی طرف سے کہا گیا کہ اے امیر المؤمنین! شام والوں پر لعنتی ہے۔ آپ نے فرمایا "بائل نہیں، میں نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے کہ شام میں ابدال ہوں گے اور یا میں شخص ہوں گے۔ ایک الگ قوت ہو بات کا تو اس کی وجہ وہ سر امقرر ہو گا... لغ"

ابن شریح بن عبید قال ذکر اهل الشام عند علی و قبل العتم  
یا امیر المؤمنین قال اتی سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
الابدال یکونون بالشام و همارا یعنی رجالاً کلامات رجل  
ابدل اللہ مكانہ رجالاً... الخ

(۱) مشکلۃ شریف، ج ۵۸۴-۵۸۲۔ بحوالہ احمد: باب

ذکر ایل ایمن و الشام۔

(۲) مجمع الزوائد و مجمع الفتاوی لوزیر الدین البیشی ج ۴،

ج ۱، باب ماجاری الابدال و انہم باشام۔

حضرت علیؑ کے چند اقوال اپنی کتابوں سے پیش کیے ہیں۔ اس کے بعد حضرت علیؑ کے فرمان شید احباب کی کتب سے تحریر کیے جلتے ہیں۔

## شیعہ کتب سے ناید

چنانچہ ایک دوسری حضرت علیؑ کے ساتھیوں نے صفين کے مقام میں جنگ کے بعد ان امیر معاویہ اور ان کے ساتھیوں کو سبب و شتم اور یعنی طعن کرنا شروع کر دیا۔ یہ حضرت علیؑ نے اسی یا اتوس بات سے فرمائی فرمایا۔ اور فرمایا کہ میں تمہارے بیٹے اس چیز کو برا جانا ہوں کتم رشام دینے والے اور یعنی طعن کرنے والے بن جاؤ۔ لیکن

اگر ان کے اوصاف و اعمال کو ذکر کرتے تو یہ اچھی بات ہوتی۔ اور ان کو سب کرنے کی بجائی یوں کہنا چاہیے کہ آئے اللہ!

۱۔ یہم کو امران کو خوبیزی سے محفوظ فرا۔

۲۔ آئے اللہ، یہم دو فریقوں کے درمیان اصلاح و درستگی فرا!

۳۔ آئے اللہ! لا استسے بھکے ہوئے لوگوں کو ہمایت نصیب فرا۔

حتیٰ کہ قریبے ناما اتفاق لرگتی بات کہ بچاں یہیں اور تجاوز اور زیادتی سے باز آجاییں جو اس میں حوصلہ کیے ہوئے ہیں۔

اول۔ ہنگ البلاغہ کی عبارت نیل میں یہ صورت ملاحظہ کریں:

"وَمِنْ كَلَامَ اللَّهِ عَلَيْهِ التَّلَامُ وَقَدْ سَمِعَ قَوْمًا مِّنْ أَصْحَابِهِ  
يَسْبَّنُ أَهْلَ الشَّامِ أَيَامَ حِرْبِهِمْ بِصَفَنِ الْأَكْرَادِ لِكَحْرَانِ تَكُونَوا  
سَيَابِينَ وَلَكَتَكُلُومُ وَصَفَتُمْ أَعْمَالَهُمْ وَذَكَرْتُمْ حَالَهُمْ كَانُوا  
أَصْوَبُ فِي الْقَوْلِ دَابِلُونَ فِي الْعَدْرِ وَقَلْمَتْ مَكَانَ سَيَّكَمَا يَأْتِهِمْ  
اللَّهُمَّ احْقُنْ دَمَاعَنَا وَدَمَامَكُمْ وَأَصْلِمْ ذَاتَ بَيْنَنَا وَبَيْنَنَمْ  
وَاهْدِهِمْ مِنْ ضَلَالِهِمْ حَتَّىٰ يَعْرِفَ الْخَنْ منْ جَهَلَهُ وَ  
يُرْعَى عَنِ الْغَيْرِ وَالْعَدَوانَ مِنْ لَهُ بِهِ" ۲

دریج البلاغہ، ج ۱، ص ۲۰۔ ۳۰ تھت من کلام اللہ

علیہ السلام فی النبی عن سبب اہل الشام طبع مصری۔

دوم۔ ہم شہرو شیعی تھوڑے احمد بن داؤد ابوحنیفہ البیرونی المتوفی ۷۶۷ھ  
نے اخبار الطالبی میں یہی مترسی فرمان مفصل نقل کیا ہے۔ اہل علم کی نسل کے  
لیے یعنیہ عبارت حاضر خدمت ہے۔

.... وَبَلَغَ عَلِيًّا (۱) أَنْ جَهْرَبَنْ عَدَدِ وَعَمَدِ الْمُحْتَقِنِ

یظہر ان شتم معاویہ و لعن اہل الشام فارسل الیسماں  
کفّا عما یلغی عنکما فاتیا فقا لایا امیر المؤمنین السنا  
علی الحق؟ و هم علی الباطل، قال بلی! اور رب الکعبۃ المسدّۃ  
قالوا فیلم تمنعنا من شتم و لعنهم؟ قال کوہت لکھن  
تکونوا استامین، لقانین، ولکن قولوا اللہم احقن دمانا و  
دمائیم و اصلح ذات بیننا و بینہم و اهدیم من  
صلالتم حتی یعرف الحق من جھله و یروعی عن الغلط من  
بمحبہ۔

(الاخبار الطوال للدینوری اشیعی، ص ۴۵۔ تخت فتح)

الصفین طبع القاهرة مصر

دینی مطلب یہ ہے کہ صفین کے متصرپ حضرت علیؑ کے ساقیوں بھرجن  
عذر، عمر و ان الحسن وغیرہ نے امر معاویہ کو سب و شتم کرنا اور اہل شام کو ان  
طعن کرنا شروع کر دیا حضرت علیؑ کو حسب معلوم ہوا تو انہوں نے ان کی پڑت  
آدی بیچ کر فرمان جاری کیا کہ اس سب و شتم بن طعن سے رک باو تو وہ  
دونوں حضرت علیؑ کے ہاں حاضر ہو کر کہنے لگے کہ آئے امیر المؤمنین کیا ہم حق  
پہنچیں؟ اور وہ باطل پہنچیں؟ حضرت علیؑ نے فرمایا یہ بھیک ہے ربت  
کعبہ کی قسم؛ بھروہ کہنے لگے آپ ہم کو ان کو سب ادین کرنے سے کہوں  
من کرتے ہیں؛ تو حضرت علیؑ نے فرمایا ہمیں تمہارے گالی دیش و لاد  
معن کرنے والے بنے کو بکروہ جاتا ہوں بلکہ تم یوں کہو کہ آئے اللہ ہم  
دونوں فرقی کو خوزری یست بچائے اور سمارے دریان اصلاح فرازی  
اور ان کو ان کے بھٹک بانے سے ہمایت فراخی کرتے نہ اتفاق تھا۔

کوہاں سے اذناع کرنے والا غیر جنگل نے سے باز رہ جاتے:  
(الاخبار الطوال للدینوری اشیعی، ص ۴۵۔ تخت فتح)  
و تعمیر الصفین طبع القاهرة مصر

سوم۔ — شیخ ابو حیرہ الطوی شیعی نے "الامانی" میں حضرت علیؑ کی اپنے روتوند  
کو وصایا نقل کی ہیں اور ان دستیتوں میں یہ مسئلہ درج ہے کہ حضرت علیؑ فرماتے  
ہیں کہ "میں تم کو نماز کی وصیت کرتا ہوں ... . نکوہ کی وصیت کرتا ہوں  
... . جہاد کی وصیت کرتا ہوں ... . اور اپنے بنی کے اصحاب کے متعلق  
تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ ان کو سب و شتم سے کرنا ... ."  
".... واصیکم بالصلة ..... دلزکوہا ..... و الجہاد  
... واصیکم باصحاب بنتیکم لا قبودهم الخ"؛  
(الامانی شیخ الطوی اشیعی، ص ۱۳، ج ۲)

طبع بجفت اشرفت (بغداد)

حضرت امیر معاویہ کو رہا جھلا کہنے والے لوگ حضرت علیؑ کے ان فرمودات پر  
نظر کریں اور ان کے طریق کا پریغور سے توجہ کریں۔ اس کے بعد اپنے روایت کے متعلق چیزیں  
لکھاں تک درست ہے؛ حضرت معاویہ کی مدد و معاونت میں کہیں وہ حضرت علیؑ کے ذوقان  
کے باعی تو نہیں بن گئے؛ اور عمل و کردار کے اعتبار سے ان کے نازدان تو نہیں ہو گئے؛

حضرت امیر معاویہ کے ساتھ حضرات حسین کا  
صلح اور سعیت کرنا اور زنار عات کو ختم کر دینا  
— اُس دور کے مفسدین مثلاً عبد الدین سبا وغیرہ کی کارثناں کے نتائج

کی وجہ سے مسلمانوں میں اگرچہ جمل و صفين کے واقعات پیش آجئے تھے تاہم حضرت علی المرتضیؑ کی وفات کے بعد حضرت سیدنا حسنؑ نے حضرت امیر معاویہؑ سے سفر مصالحت کر کے بیعت کر لی۔ یہ باہمی مصالحت صلح بخوبی اتنا سلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت پیش گئی کے موافق ہر کوئی تھی۔ فرانز نبری تھا کہ ابینی ہذا اسید سیصل اللہ یہہ بین الفتنین العظیمتین من المسلمين یعنی یہ میرا بیٹا سردار ہے اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی وظیم جماعت کو درمیان صلح کرا دے گا۔ (بخاری شریف، ج ۱، ص ۳۵۔ باب مناقب الحسن والحسین)

اد رحمرت سیدنا حسینؑ بھی اپنے برادر حضرت حسنؑ کے ساتھ متفق ہو گئے۔ ”مسلم خلافت“ امیر معاویہؑ کے پسروں کر دیا۔ اقتتال اسلامیہ کی خیڑھاہی کے پیش نظر و قومی مناقبات نظم کر دیئے۔ اور اتحاد و اتفاق کا راستہ ہوا کر دیا۔ — یہ واقعہ اسلامی تاریخ کے مسلات میں سے ہے۔ اہل الشہۃ والیل تیشیع دعویوں جانب کے علماء اس کو درست تسلیم کرتے ہیں۔ کوئی مختلف فیہ مسئلہ نہیں ہے۔

صرف ناظرینِ کرام کے الہمیان قلب کے لیے دلوں فرنگیوں کی بعض مشہور کتابوں سے چند ایک مختصر جملے پیش خدمت کیے جاتے ہیں۔

### اہل الشہۃ کی کتابوں سے

(۱) — مشہور مورخ خلیفہ بن خیاط نے اپنی تاریخ جزء اول میں سن ۲۷ کے تحت رحیں کو عام الجاہلة یعنی اجتماع کا سال کہا جاتا ہے، لکھا ہے کہ سوادیعِ اراق کے علاقوں میں انبار کے پاس حضرت سیدنا حسن و حضرت سیدنا امیر

صالحیہ جمع ہوتے۔ دلوں حضرات نے مصالحت و صلح کرنی حضرت حسنؑ نے امیر معاویہؑ کو خلافت پسروں کو کردی یہ واقعہ ماہ ربیع الآخر یا ماہ حمادی الاولی لشکر میں پیش آیا تھا۔

”وفیما (سنة الجماعة) اجتمع الحسن بن علي بن ابی طالب و معاویہ فاجتمعوا بمسکن من ارض السواد و من ناحية الانبار. فاصطلحوا على مسلم الحسن بن عليؑ الى معاویہ و ذلك في شهر ربیع الآخر (و) في الجمادی الاولی سنة احدی واربعین“

تاریخ خلیفہ بن خیاط، ج ۱، ص ۱۸۔ ج ۱۷ تھت

شکر (عام الجمادی)

(۲) — حاکم نیشاپوری نے مسند رک میں درج کیا ہے کہ ”امیر معاویہ کے ساتھ حضرت حسنؑ نے صلح کی۔ مصالحت خلافت ان کے پسروں کر دیا اور معاویہ سے اوپر اس طبق پیش کر کے خلافت کی بیعت کر لی۔“ ”فصالم الحسنؑ معاویہ و سلم الامریلہ و بایعہ بالخلافۃ علی شدروط و شائون... الخ۔“

(المسند رک المحاکم، ج ۳، ص ۴۱، ج ۱۷ تھت

مصالحہ الحسن و معاویہؑ)

(۳) — ابوسعید اصفہانی اور یحییؑ نے لکھا ہے نجیلہ کے مقام پر مصالحت دلوں حضرات کے درمیان ہوتی ہے۔ اور امام حسنؑ نے اس موقع پر فرمایا کہ اگرچہ وہ (یعنی خلافت) میراثی بھی ہے تب بھی میں نے اہل اسلام کی بہتری اور مسلمانوں کے خون کی خلافت کے لیے ترک کر دیا۔“

... ترکتہ لمعاودیہ ارادۃ اصلاح المسلمين و حقن  
دمائهم»

(۱) — اسن اخربی، ج ۸، ص ۳، المذکور قال بن بنی

(۲) — سلیمان الداوی رابع بن اصبعانی، ج ۲، ص ۲۳، تذکرہ

حضرت حسن بن علی بن ابی طالب۔

صلح پڑا اور اس بیعت کے واقع کو متعدد علمائے ذکر یا یا مثلاً

اسلام استیعاب لا بن عبد البر ج ۳، ص ۴۷، تذکرہ ذکر معاویہ محمد الاصابہ

۲ — اسلام الغابہ، ص ۳۸۶، ج ۴، ذکر معاویہ بن ابی شیان

۳ — الاصابہ، ج ۳، ص ۱۳، محمد الاستیعاب، ذکر معاویہ

۴ — تفسیر ابن حشرون ابن بدران، ج ۲، ص ۲۲۰، غیرہ

### مسئلہ ہذا کی شیعہ کتب سے تائید و تصدیق

امیر معاویہ کا حضرت امام حسنؑ کے ساتھ صلح و صلحت کر کے بیعت کرنے کو شیعہ  
علماء دو فریضیں نے پروردہ طور پر لکھا ہے جب عادت دیرینہ اس قدر اضافہ فرمایا  
دیا کرتے ہیں کہ یہ سب کچھ بالمرجوری تھا اور تلقیۃ فرمایا تھا۔

اب ابی علم کی تسلی کے لیے حوالہ جات کی بعضی عمارت پیش نہ رہت ہے۔

حضرت امیر معاویہؑ نے اپنے ہاں شام میں حضرت حسنؑ و حضرت حسینؑ اور  
قیس بن سعد بن عبادہ الصاری کو خط ارسال کر کے ملوایا۔ یہ حضرات شام میں پہنچے  
اجازت ہوتی، اور تشریعیت لائے اور خلیفہ لوگوں کو ( مجلس میں ) تیار رکھا گیا تھا۔  
امیر معاویہؑ کہنے لگے کہ آئے حسنؑ اُنچے اور بیعت کیجیے حضرت حسنؑ اٹھے اور  
بیعت کی۔ پھر حضرت حسینؑ کو فرمایا کہ اٹھیے اور بیعت کیجیے! حضرت حسینؑ بھی اللہ

الٹھے اور بیعت کی۔ اسی طرح پھر قیس بن سعد کو کہا۔ اُنھوں نے

”... فقال يا حسن! قسم فبايغ - فقام فبايغ - ثم قال يا عيسى!

للحسين عليه السلام، قصر فبايغ فقام فبايغ - ثم قال يا عيسى!  
قسم فبايغ فالتفت الى الحسين عليه السلام ينظر ما يأمره  
قال يا عيسى أنت أمي؟“

(۱) — رجال کشی رابع بن عکاش (ت) تحدث ذکر کرد کہ قیس بن سعد

بن عبادہ، ج ۲، طبعہ بنڈ بیمنی - طبعہ طہران

طبع جدید، ص ۱۰۲ -

(۲) — کتاب بخاری الانوار طلاق قرآنی، ج ۱۰، ص ۱۳۲ -

۱۲۳ - باب کیفیت مصالحة الحسن بن علي طبع

قیم ایرانی۔

اور فروع کافی کتاب الرہمة میں یہ مسئلہ بعبارت ذیل ہے:-

— عن ابی جعفر قال دا اللہ للذی صنعتہ الحسن بن علی

علیہ السلام کان خیراً لہذا الامۃ متساطعہ علیہا الشیعہ

ر ۳۲ - فروع کافی، ج ۲، ص ۱۵۳ - کتاب الرہمة طبع

لکھنؤ - فروع کافی، طبع جدید طہرانی بیت ترجمہ

فارسی، ج ۲، ص ۲۵۶ -

— اور سلاطین کو رہا بالارواحت کاترجمہ بالفاظ ذیل لکھتے ہیں کہ

”یعنی ہلکی بسند معتبر احادیث امام باقر روایت کردہ است کہ

صلح کے حضرت امام حسنؑ با معاویہ کردہ برائے ایں امت بہتر بود

از دنیا و ما فیها“

(۲) — جلاد العيون، ملابق مجلسی، ص ۲۹۲۔ دریں  
صلح امام روم بامعاویہ۔

مطلوب یہ ہے کہ سیدنا حسنؑ نے جو امیر معاویہ سے صلح کی تھی وہ  
اُمت کے حق میں تمام جہاں سے بہتر تھی۔  
اُمت کے حق میں تمام جہاں سے بہتر تھی۔

### تبیہ

بیرونی مسئلہ شیعہ کی معتبر کتابوں کے ذیل میات میں اپنی اپنی عبارات  
کے ساتھ درج ہے۔ اب علم رجوع فرمائیں۔

(۱) — مقابل الطالبین لابی الفرج اصہانی، قیم طبع، ج ۲۸۔ ذکر  
الخبر فی بیعت بعد وفات امیر المؤمنین و تسلیم الامر الی معاویۃ۔  
طبع بیروت، ص ۳۰۴۔ جلد اول تحت الصلح۔

(۲) — انجاج طبری، قیم طبع، ج ۱۵۶۔ ۱۵۷۔ تخت اتحماج  
علی من انکار علیہ مصالحة معاویۃ۔

(۳) — الامال لشیخ الطوسی، ج ۲، ص ۱۸۹، ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۴ مجلس  
یازدہم، صفر ۲۴۲ھ بخط اشرفت۔

(۴) — بخاری المغوار، ج ۱۰۔ ملابق مجلسی، طبع اول قمی، ج ۱۰۔  
ص ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳۔ تخت ملتہ مصالحت احمد بن علی۔ الح

### سیدنا حسنؑ کا فرمان

شیعوں کے ایک تفصیلی قدم مرتبہ راحمد بن ابی داؤد الینوری (اشیعی)  
المتوافق ۲۴۲ھ نے اپنی مشہور کتاب (اخبار الطوال) میں امیر معاویہ کے ساتھ  
حضرت سیدنا حسنؑ کی بیعت کو بڑے عمدہ انداز میں درج کیا ہے۔ ناظرین

کرام کے الجیان کے لیے حضرت حسنؑ کی بیعت سے الگ ہم اسے پیش کرتے ہیں  
تاکہ دونوں برادران کا نظریہ اس مسئلہ کی خاطر فوپری وضاحت سے سامنے  
آبائے۔

— دینوری نے لکھا ہے ایک صاحب (مجرب عدی) حضرت علیؑ کے  
خاص ہمیبوں میں سے تھے حضرت حسنؑ کی امیر معاویہ کے ساتھ صلح و مصالحت  
ہو جائے کے بعد وہ مصروف تھے کہ ان سے جنگ کرنی چاہیے لیکن حضرت حسنؑ جنگ  
پر آمادہ نہ ہوتے پھر انہوں نے حضرت حسنؑ کو اس جنگ و قبال کے لیے آمادہ  
کرنا چاہا تو حضرت امام حسینؑ نے ان کی راستے کے جواب میں یہ فرمایا کہ امیر  
معاویہ سے ہم نے بیعت کر لی ہے اور ان سے بھارا معاہدہ ہو چکا ہے لب  
اس بیعت کو تور ڈالت کے لیے کوئی راستہ نہیں ہے۔  
«.... فقبال الحسین اتنا قدم یا یعنی عاهدنا ولا سبیل  
الی نقصن بیعتنا ۸

الاخبار الطوال لاحدبین ابی داؤد الینوری اشیعی،  
ص ۲۰۔ بحث مبایتہ معاویۃ بالخلافہ و تیریاد  
بن ابیہ۔ طبع الفاہرہ مصربن طباقہ (۱۹۶۷ء)

### فرید براں

مصالحہت کے بعد بھی حضرت سیدنا حسنؑ کے متعلق یہ کو اقتضی شیعہ مورثین  
نے تحریر کیا ہے اس سے بھی حضرت امیر معاویہ کے متعلق سیدنا حسنؑ کا نظریہ  
بخوبی واضح ہوتا ہے۔ دینوری شیعی کہتے ہیں کہ امیر معاویہ کی خلافت کے درون  
ان کے مدینہ کے حاکم نے انہیں یہ خود ری کھسین بن علیؑ کی خلافت کے نتائ

کچھ کرنے پا ہتے ہیں۔ اس پر امیر معاویہ نے حضرت حسین کو خط لکھا اور قصہ پرداز لوگ آپ کو غیر ملکی اور بے آرام کرنے کے درپے ہوں تو اس بات سے اعتراض فرمائیں۔

ان حالات میں حضرت حسین نے امیر معاویہ کو جواب لکھا کہ:

”آپ کے ساتھ ہمارا جنگ و فنا کرنے کا کوئی ارادہ نہیں اور نبی مخالفت کرنے کا قصد ہے۔“

مؤذنین کہتے ہیں کہ حضرت سیدنا حسن و سیدنا حسین دونوں بنزگر کے امیر معاویہ کی تمام زندگی میں حضرت امیر معاویہ سے کوئی بُری بات اور ناپاک پیش نہیں کیجی۔ امیر معاویہ نے حضرت حسین کے ساتھ جو شرائط طے کئے تھے میں سے کسی شرط کو ضائع نہیں کیا۔ اور کسی احسان اور بھلائی کی بات کو تبدیل نہیں کیا۔

؟؟ فکتب الیہ الحسین رضی اللہ عنہ ما اردید حربک  
و لا مخلات علیک، قالوا او لم ير المحسن ولا الحسین طول  
حیاة معاویۃ منه سوأً فی النفس معاویۃ لا مکروہا۔ و لا  
قطع عنہما شيئاً ممّا كان شرط لهم ولا تغيير لهما  
عن بُرٍّ“

روا الخبراء الطوال لا يحدون داودياني صنيفه  
البيهقي الشعبي ص ۲۲۵ بیث بین  
معاویہ و عمر و بن العاص طبع قاهرہ مصر

مندرجات بالاسے واضح ہو اک:

(۱) سیدنا حسین رضی اللہ عنہ نے بھی حضرت امیر معاویہ سے جب

بیعت کرنی اور ان سے معاہدہ کر لیا تو قشن عہد کا نیال تک نہیں کیا۔ نہ کسی قسم کی مخالفت پیدا کی۔

(۲) امیر معاویہ کی مدت خلافت میں سیدنا حسن و سیدنا حسین نے ان سے کوئی بُراؤ اور مکروہ چیز نہیں کیجی۔

(۳) حضرت حسین شریفؑ کے ساتھ جو شرائط حضرت معاویہ نے طے کی تھے امیر معاویہ نے ان کا ایسا کیا۔ ان کو ضائع اور بُرایا نہیں کیا۔

(۴) امیر معاویہ نے حسین کوئی کمیں کے ساتھ احسان اور سلوک صحیح طریقہ سے جاری رکھا، اس میں کوئی تبدیلی و تغیر نہیں کیا۔

محشریہ ہے کہ حضرت امیر معاویہ کے حق میں یہ الزام صحیح نہیں ہے کہ انہوں نے حسین کے حقوق کو غصب کر لیا تھا اور شرائط صلح کو نکشم کر دیا اور بغایا شام اور ایک بُری کے ساتھ بدسلوکی سوائی کی۔ اس وجہ سے یہ سترات امیر معاویہ کے ساتھ تشدید و غارہ رکھتے تھے۔ مذکورہ بالابیانات دینوری شیعہ مورخ کے ہیں۔ یہ بزرگ شیعہ ہے اور طبری و ہجری و غیرہما مؤذنین سے قیم ہے۔ اس نے ان مسائل کو اپنے بیانات بالا کے ذریعہ خوب حل کر دیا ہے۔ امید ہے کہ منصف طلاق اس کو شرف قبولیت بخٹیں گے۔ اور بعد کے مؤذنین کی رائے قابلِ اتفاق نہیں صحیح گے۔

## امیر معاویہ کی خلافت کے دوران

### بنی ہاشم کا عملی تعاون

حضرت سیدنا عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کی خلافت میں ہاشمی حضرت

حضرت عثمان سے عملی تعاون کرتے تھے۔ چنانچہ اس نوع کے چند واقعات مذکور ہیں۔

عثمانی ہیں درج کیے گئے ہیں۔

اب حضرت سیدنا امیر معاویہ کی خلافت میں بھی بنی هاشم کی طرف سے انتظامی امور میں عملی تعاون کے چند ایک واقعات زیر تحریر لائے جاتے ہیں۔ ان واقعات سے اہل فہم و انساف پسند حضرات عدوہ فوائد منانے کو خود مرتب کر سکتے ہیں۔

مدینہ طلبہ میں یا اشیٰ قاضی (عبداللہ) حضرت امیر معاویہ نے اپنے دو ریلیں مروان بن الحکم کو مدینہ شریعت کے علاقہ کا حاکم مقرر کیا۔ مدینہ طلبہ کے یہ شرعی قاضی کی صورت تھی تو مروان نے حضرت عبداللہ بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبدالمطلب ہاشمی بزرگ کو مدینہ شریعت، کا قاضی منزد کیا۔ اس سے قبل مدینہ میں قاضی تھیں تجویز کیا جاتا تھا۔ اسی بناد پر جن بزرگ کہتے تھے کہ مدینہ میں عبداللہ بن الحارث (یا اشیٰ، پسند قاضی تھے۔

طبقات ابن سعد میں ہے:-

”..... عن أبي الغيث قال سمعت أبا هريرة لما ولد  
مروان بن الحكم المدينة لمعاوية بن أبي سفيان سنة  
اثنتين وأربعين في الامرة الأولى استقضى عبد الله  
بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبدالمطلب بالمدينة  
فسمعت أبا هريرة يقول هذه أقول أقول قاضي رأيته في  
الاسلام“

(۱) طبقات ابن سعد، ج ۲، ق ۲، ص ۱۰۱ طبع یونیک  
تحت ذکر قشم بن عباس بن عبدالمطلب۔

(۲) کتاب نسب ترشیح، ص ۲۷۷ تحت ذکر اولاد  
عباس بن عبدالمطلب۔  
اسد الغاب، ج ۳، ص ۱۹۰ اتنڈر ذکر قشم بن عباس

(۱) تاریخ طبری، ج ۴، ص ۵۹۸ تحت سنتہ ۶۲

(۲) اسد الغاب، ج ۳، ص ۲۶۹ تحت عبداللہ بن نوفل

بن الحارث بن عبدالمطلب طبع تہران

## غروات میں ہاشمی غازی

### قشم بن عباس و امام حسین

(۱) حضرت قشم بن عباس بن عبدالمطلب ہاشمی صنوار صاحبین میں سے ہیں۔ یہ سیدنا حسین بن علی کے رضاعی برادر تھے حضرت امیر معاویہ کے دورِ خلافت میں ہمارا کی خاطر خراسان کے علاقہ میں تشریف لے گئے پھر غزوہ سمندش آیا۔ اس غزوہ میں حضرت عثمان بن عفان کے صاحبزادے سید بن عثمان ہریل تھے۔ ان کی مانعی میں غزوہ اندما میں شرکیہ ہوتے اور سکر قند میں شہادت پاک فوت ہوتے۔

”..... قال ابن سعد غزوہ قشم بن عباس خواسان علیها  
سعید بن عثمان بن عفان ..... قال النبیز بن بکار  
سار قشم ایام معاویۃ مع سعید بن عثمان الی سمند  
فاستشهد بهما“

(۱) طبقات ابن سعد، ج ۲، ق ۲، ص ۱۰۱ طبع یونیک

(۲) کتاب نسب ترشیح، ص ۲۷۷ تحت ذکر اولاد

(۳) اسناد الغاب، ج ۳، ص ۱۹۰ اتنڈر ذکر قشم بن عباس

(۲۳) سیر اعلام النبیل للذنبی، ج ۳، ص ۲۹۲۔ ذکر  
قشم بن عباس۔

— او شیعہ علماء نے بھی لکھا ہے کہ قشم بن عباس یا شمش طبلی حضرت علیؑ کی طرف سے کہ کمر پر والی و حاکم مقرر تھے پھر حضرت علیؑ شہید ہو گئے۔ رکجدت کے بعد، امیر معاویہؓ کے زمان میں غزوہ سمندری میں شرکیہ جہاد ہو کر شہید ہوتے۔ «استشهد بسمرقند في زمان معاوية»

رشیح بیج البلاعہ ابن میثم الجرجانی الشیعی، ج ۵، ص ۴،  
جلد خامس، بلیغ مجید طہران۔ سخت عنوان نہن ہن  
کتاب لکھنے علیہ السلام الی قشم بن عباس وہ سو عالم  
علیٰ مکتہ۔

(۲۴) — منور خین نے بصراحت لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہؓ کے ووغلات میں سیدنا حسین بن علیؑ، امیر معاویہؓ کی خدمت میں آمد و فر رکھتے تھے۔ ہدیے اور عطیے وصول کرتے تھے جیسا کہ عنقریب اس پر حوالہ جات پیش ہو رہے ہیں، مزید یہ چیزوں پر ہے کہ اس دور کے غزوات میں اور جنگی مہموں میں بھی بخوبی شرکیہ و شامی ہوتے تھے۔ اس مسئلہ میں حضرت حسینؑ کو کوئی انقباض دا جتنا ب نہیں تھا۔ امیر وفت کے ساتھ ان کا یہ عملی تعاون تھا اور انتظامی امور میں بشرح صدر امداد کی۔ اس میں کسی مجرم و متعبو روی کا کوئی دخل نہیں تھا۔ اب اپنی تاریخ کی بعضی عبارت ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) ... و وفدى على معاويه و توجى غازياً إلى القسطنطينية  
في الجيش الذي كان اميره يزيد بن معاويه

تبہیب تاریخ ابن عساکر، ج ۳، ص ۳۱۱۔ ذکر  
حسین بن علیؑ

(۲) .... البدایہ ابن کثیر جملہ میں میں ہے:-  
و لیائق الحسن کان الحسین یفاد الی معافیۃ فی  
کل عام فیعطینہ و یکیمہ و قد کان فی الجیش الذین غزوا  
لقسطنطینیۃ مع ابن معاویۃ یزید فی سنۃ احدی و  
خمسین شھرہ

البدایہ، س ۱۵-۱۶، جلد ۲، ذکر خروج الحسین  
الی العراق و کیفیۃ تقبلہ

## عنوان ہاتے بالا کا خلاصہ

(۱) — حضرت امیر معاویہؓ اور ان کے ساتھی حضرت علیؑ کے فرمان کی رو  
سے سب مومن تھے۔

(۲) — جنگ صفين کے نتیجوں سب اپنی جنگت ہے ہیں۔

(۳) — جنگ صفين میں شرکیہ ہونے والے برادریتی تھے لیکن ایک  
دوسرے کے حق میں ان سے زیادتی سرزد ہوئی۔

(۴) — بغاوت کے نہیوم کی اس طرح تشریع کی گئی جس سے معلوم ہوا کہ یوگ نہ  
فاسد تھے نہ جائز تھے۔

(۵) — حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے اپنے مقابلہ میں آنے والوں کے  
حق میں سب وثیم کرنے اور لعن و طعن سے بردا منع کر دیا اور ان کے خ  
میں دعا میں کرنے کی بدایت کی۔

(۴) — حضرت سیدنا امام حسینؑ کے تعلقات حضرت امیر معاویہؓ کے ساتھ صحیح اور درست تھے مگر تعادن قائم تھا کوئی خلافت نہ تھی اور ان حضرات میں باہم نسلی امتیازات و قبائی تسبیبات بالکل نہ تھے کہ باشیوں کو عزت کے مقامات میں بھی ڈال دیا ہوا اور اموریوں کو مقدم کر دیا ہوا۔ یہ بات بالکل نہ تھی۔ اس نوع کی چیزوں صاحبہ کرامؑ کے دور میں نہ تھیں۔ یہ بعد کی پیدا کردہ ہیں۔

(۵) — امیر معاویہؓ کی خلافت آئین اسلامی کے تحت باری تھی۔ اس میں قواعد اسلامی کو م uphol نہیں کیا گیا۔ ہاشمی بزرگوں اور رویگر صاحبہ کرام کا عملی تعاون کرنا اور شرکیبِ انتظام رہنا اس چیز کے میں مستقل شاہدا و گواہ کی حیثیت رکھتا ہے۔

(۶) — امیر معاویہؓ کے حق میں علم و تتم کی راستائیں جو شرکی باتی ہیں وہ میں جملہ ہیں۔ امیر معاویہؓ کا کووار بالکل صحیح تھا۔ انہوں نے قوم و ملت کی خدامت بخاتم دین اور اسلام والی اسلام کو بہت نفع پہنچایا ہاٹھی حضرات اور رویگر صاحبہ کرامؑ کے ساتھ شامل تھے اور ان تمام حضرات کا خلافت امیر معاویہؓ کے حق میں عملی تعاون قائم رہتا تھا۔

## حضرت امیر معاویہؓ کے خزانہ سے حضرات حسینؑ و دیگر ہاشمی اکابر کے وظائف اور

### عطیات فہد ایما

عام الصلح کے بعد بیت المال سے امیر معاویہؓ نے سیدنا حسن و سیدنا حسینؑ اور

ویگراشی حضرات کے لیے وظائف متعین فرمادیتے تھے۔ وقتی طور پر بھی انہیں بدایا اور وظائف پریش کیے جاتے تھے اور مستقل طور پر بھی صلح کے سال سکھ میں کر سن لئے ہیں امیر معاویہؓ کی وفات تک یہ سلسلہ بدستور قائم رہا ہے۔ اور امیر معاویہؓ کے دور خلافت میں کافی نامہ نہیں ہماؤ۔ اس مسئلہ میں بہت سی تفصیلات شیعیتی مژہبیں اور اہل تراجمہ نے تحریر کی ہیں۔ تمام واقعات پریش کرنے میں بڑی تبلیغ ہو گئی ہمارے سامنے نہایت اختصار مقصود ہے۔ زیل میں مسئلہ نہ اکے لیے چند یہیں حوالہ بات درج کیے جاتے ہیں۔

(۱)

— ابن عساکر نے اپنی مشہور تاریخ بلده مشق زندگہ سیدنا حسنؑ (معیلۃ کا واقع درج کرتے ہوئے پہلے وقیع طیبیہ (چاکلہ درہم) کا ذکر کیا ہے۔ اس کے بعد بہر کے حوالہ سے لکھا کے کہ حضرت حسنؑ ہر سال امیر معاویہؓ کی خدمت میں پہنچتے تھے اور امیر معاویہؓ ان کو ایک لکھہ درہم سالانہ عنایت کرتے تھے۔  
..... فاعطاً اربعاءه الف درہ حربوی المبود  
ان الحسن کان یفدا کل سنتی علی معاویہ فیصلہ بیانہ  
الف درہ چریٰ

(۱) — تہذیب تاریخ ابن عساکر لیٹنیج عبد القادر بن بدران آفندی، ج ۳، ص ۲۰۰ تذکرہ حسن بن علی

طبع اول قریم۔

— یہ صور زیل مقامات میں بھی درج ہے۔

..... کان لہ (حسن بن علی) علی معاویہ فی كل عام

جائزۃ وکان یقہ الدیہ فریبنا اجازہ باریعماۃ الفدرہم  
دراتیۃ فی ستة مائۃ الف<sup>۱</sup>

- (۱) — (الإمام ابن جعفر معاویہ استیفاب جلد اول  
ص ۳۲۹) تذکرہ حسن بن ابن ابی طالب  
المبدایہ ابن کثیر ج ۸، ص ۲۷۴ تذکرہ حسن  
(۲) المبدایہ، ص ۳۶۴-۳۶۵، ج ۸ تذکرہ حسن  
(۳) المبدایہ، ج ۸، ص ۱۳۷ تذکرہ امیر معاویہ

(۴)

سیدنا حسین اور عطیات | ہر دو براہران (حسین) کے لیے اس نوع کے  
مشترک و مقاتلات بہت سے دستیاب ہیں  
اویسچن مقامات میں خصوصاً حضرت حسین کے حق میں منقول ہیں۔  
حضرت شیخ علی ہجری رامعروفت (داتاگنج بخش) لاہوری رحمۃ اللہ علیہ کے شف

المحبوب باب الثامن میں ایک واقعہ تحریر فرمایا ہے کہ:

«ایک روز حضرت حسین کی خدمت میں ایک سائل حاضر ہوا عرض  
کیا کہ اسے رسول خدا کے بیٹے! میں ایک درویش آدمی ہوں عیالدار  
ہوں۔ آپ مجھے آج کا کھانا خانیت فرمائیں۔ سیدنا حسین نے فرمایا  
کہ یہاں سُبھر جائیتے ہیں ادا طلب پر سچے والہی وہ پسچ جائے تو  
روے دیں گے۔

کچھ زیادہ دیر نہ ہونی کہ امیر معاویہ کی طرف سے پانچ عدد تحلیل  
رجوں کے ہر ایک میں ایک ایک بزار دینار تھا، پہچانے والوں نے

اگر حضرت کی خدمت میں پیش کیں اور کہا کہ  
«امیر معاویہ مسخرت کرتے تھے کہ یہ قلیل سی مقدار ہے اسے  
صرف فرادیں۔ حضرت حسین نے وہ تحیلیاں سائل کو دے دیں اور  
مسخرت بھی کی۔»

..... حسین وے را گفت غشیں کہ ما رازتی در راه  
است تایار ند بے بریا مک کچھ صرہ از دینار بیار بیار زندہ از معاویہ  
اندر ہر صرہ بزار دینار بود و غشی کہ معاویہ از تو غدری خواہد ان  
کشف المحبوب از شیخ علی بن عثمان الغزنوی الہجری  
ثم لاہوری المتفق علیہ، ص ۹۲-۹۳، ج ۲، باب ثان  
فی ذکر ائمۃ من اهل البیت طبع مرفند۔  
اور ابن کثیر نے وظائف کے مسئلہ کو بیمارتی زیل لکھا ہے۔ اہل علم احباب  
ملاظہ فرمادیں۔

— فلما استقرت الخلقة لمعاوية کان الحسین بتؤدد  
الیه مع اخیہ الحسن فیکر میسا معاویۃ اکراماً زاندأ و  
یقول لهم مرحباً واهلاً ویعطيهم عطا جزیلاً و قد اطلق  
لهمما فی بیم دا حدی مأشی العتی رعنی فی بعض الایام

(المبدایہ، ج ۸، ص ۱۵۰) طبع اول مصر - تخت

قصداً الحسین و بسبب خوجه من کتاب العراق

— مطلب یہ ہے کہ جب غلافت امیر معاویہ کے یہ مستقل ہو گئی  
تو یہ ناسیں اپنے بار اور حسین کی معیت میں امیر معاویہ کے پاس آمد و غرفت رکھتے  
تھے۔ امیر معاویہ ان کی تشریف آمدی پر مرحبا، ابنا و سہل کے باعزت الفاظ سے

استقبال کرتے اور ان دونوں حضرات سے نہایت اکرام و احترام کے ساتھ پیش آئے۔ مالی عطیات کثیر سے نوازتے۔ اور بعض اوقات ایک یوم میں دو دو لاکھ درہم بھی حاضر کر دیتے تھے۔

(۲۴) حسین بن رضیؑ کے ساتھ دیگر ہاشمیوں بعض علماء نے لکھا ہے کہ بعض رفعہ دس لاکھ درہم تک بھی امیر کو بھی دس لاکھ کے وظائف ملنا حسینؑ کو اور عبداللہ بن عباس بن عبد اللہ بن جعفر طیار کو وظائف دیتے اور عطیات حنایت فرماتے۔ ملاحظہ ہو:-

..... ان معاویۃ کان بیہنی فی كل عام الحسن والحسین  
وعبدالله بن عباس فعبدالله بن جعفر بن ابی طالب کل  
واحد منہم بالفت الف درہم۔

(لطائف المعارف، ص ۲۱-۲۲ (طبع مصری)  
لابن منصور عبدالملک بن محمد الشافعی المتنی  
(تکمیل)

## مسئلہ امداد اشیعہ کے نزدیک

(۱) حضرت سیدنا حسینؑ و ابن عباسؑ ابن ابی الحجاج بشیعی نے بھی دش  
لاکھ والی روایت مذکورہ اپنی وحدت حسینؑ کے وظائف میں نقل کی ہے  
عبداللہ بن جعفرؑ کے وظائف حیدری شرح میں  
چنانچہ لکھتے ہیں کہ حضرات حسینؑ اور عبداللہ بن عباسؑ اور عبداللہ بن جعفرؑ  
امیر معاویۃ ہر سال بطور وظیفہ دس لاکھ درہم دیتے تھے۔

فانہ کان بیہن الحسن و الحسین ابني علیؑ فی كل عام تک واحد  
منہما بالفت الف درہم و کذا اللہ کان بیہن عبد اللہ بن عباس  
وعبد اللہ بن جعفرؑ

شرح بیہن البلاعہ سیدی، ج ۱۵، ص ۴۵۔ طبع قدیم و طبع  
بیرقی، ص ۵۰۷-۶۰۷۔ جلد ثالث بیتہ فی المغاربین  
جود لکھ بن امیتہ و ملوك بنی باشم

(۲۵) نیز تاباہ محلی نے تینا  
حسین و عبد اللہ بن جعفر کے وظائف جعفر صادقؑ سے روایت نقل کی ہے

اہم درج ہے کہ:-

”ایک دن امام حسنؑ نے بھائی حضرت حسینؑ کو اور حجاز اور عبداللہ بن جعفر  
طیار کو فرمایا کہ اس ماہ کی پہلی تاریخ کو امیر معاویۃ کی جانب سے ہدایا و  
تحائف تمہارے پاس پہنچ جائیں گے جب اس ہمیشہ کی اقل تاریخ ہوئی  
تو امیر معاویۃ کی طرف سے کیشمال پہنچ گیا اور ان ہر سڑ حضرات کو دے  
 دیا گیا۔“

حضرت حسنؑ پر بہت سا قرض تھا۔ انہوں نے ان اموال  
کے پہلے اپنا قرض ادا کیا۔ باقی ماندہ مال کو اپنے اہل و عیال اور اپنے  
ناص لوگوں میں تقسیم فرمایا۔

حضرت حسینؑ نے بھی پہلے اپنا قرض ادا کیا۔ باقی مال کو اس  
طریقہ تقسیم کیا کہ ایک حصہ اپنے شریت داروں اور حصہ ایکی شیعیوں کو دیا اور  
دو حصے اپنے اہل و عیال کو عنایت فرماتے۔

او عبداللہ بن جعفر طیار نے بھی اس مال سے اپنا قرض ادا کیا۔

..... از حضرت صادق علیہ السلام روایت کرده است که روزے حضرت امام حسن عسکری و عبد اللہ بن جعفر فرمود که جائزه ہلتے معاویہ دروز اول ماہ شوال ہر سید چوں روز اول ماه باشد چنانچہ حضرت فرموده بود اموال معاویہ رسید جناب امام حسن قرض بسیارے داشت از آنچہ او فرستاده بود برائے اخنزت قضیبائے خود را دا کرد دیابتی را دریان ایں بیت و شیعیان نعد قسمت کرد جناب امام حسن فرض خود را از آنچہ ماندہ بود بسته قسمت کرد یک حصہ را بابل بیت و شیعیان خود داد و دو حصہ را برائے عیال خود فرستاد و عبد اللہ بن جعفر قرض خود را دا کرد ... ایز  
(جلد اربعین طبع امریکہ، ۲۰۱۳ء۔ باب دریان انسیں امامت و مجذبات امام حسن طبع تہران اس طباعت ۱۳۲۷)

تشییعیہ : عبد اللہ بن جعفر طیار کو امیر معاویہ نے ایک لاکھ درهم عطا کیا۔ اس منڈل کو ابن عنابة الشیعی نے عمرۃ الطالب فی النسب ایں ایں طالب، ص ۳۹۵، ذکر عقب جعفر طیاریں درج کیا ہے نیز ہی پیر کتاب مباحث التواریخ (حاجب طراز المذہب طنزی) ص ۳۹۵، احوال زریب کبریٰ میں منقول ہے۔ واقعہ درست ہے عبد اللہ بن ذکر نے یہ علیہ حاصل کیا اور امیر معاویہ نے دیا ہے لیکن واقعہ کو جس شکل و صورت میں کھلائیا ہے وہ امیر معاویہ نے تغیر دلانے و میغوض بناتے کے لیے تیار فرمایا گیا ہے، جیسا کہ کسی کا مشہور مقولہ ہے:-

طیار قلم درکفت و میں است  
وہی معاملہ یہاں بھی ہے۔

**برادر رضی حضرت عقیل کاظمی** |<sup>(۱)</sup> — حضرت علی الرشی  
کے برادر عقیل بن ایل طالب ایک دفعہ امیر معاویہ کی خدمتے میں تشریف لے گئے (مناسب موقع گفتگو ہوئی) حضرت امیر معاویہ نے فرمان دیا کہ ان کو اکٹھو درسم و یا باتے پیش کرنا پڑھیں وہ دے دیا گیا۔

.... قد امرنا لک بسماۃ العت فاعطا (المائدة الافت)  
(امانی) لیش ای جعفر اللہی اشیعی و لیش الطافر  
۷، ص ۳۳۳، طبع عراق (رجمت اشرف)

**حضرت حسینؑ کے صاحبزادے علی بن الحسینؑ** |<sup>(۲)</sup> — حضرت بتدا  
حسینؑ کے چھوٹے بھائی علی بن الحسینؑ حسینؑ کے صاحبزادے  
نیں العابدینؑ کے مشتق فروع کا حق میں واقعہ تھا ہے کہ:

«دریز شریعت پر مردان بن ایلکم کو حضرت امیر معاویہ نے حاکم بنی اور حکم دیا کہ قریش کے نوجوانوں کی بیانیہ مذاقت مفترکریں چنانچہ راس سلسیلہ میں) حضرت حسینؑ کے صاحبزادے علی بن الحسینؑ مردان کے ہاں تشریف لے گئے ..... (گفتگو ہوئی) علی بن الحسینؑ فرماتے ہیں کہ میرے لیے مردان نے امیر معاویہ کے فرمان کے مطابق (ظلیفہ مقرر کر دیا تو میں نے واپس اگرا پہنچنے والد محترم کو اس مقام کی اطلاع کی۔»

.... استعمل معاویۃ مردان بن الحکم علی المدینۃ  
و امرہ ان بفرض لشتاب ترشیح ففرض لمحض فصال علی بن

الحسين عليه السلام فاتيته فقال ما اسمك ؟ فقلت  
علي بن الحسين . . . . ففرض لي ذريعة الى ابني عليه  
السلام فأخبرته <sup>٢</sup>

- (۱) — فروع کافی، ج ۲، ص ۳۶۴ طبع نوکشہ رکھنے۔
- (۲) — کتاب الصیقیہ باب الاساءة والکفی طبع قدیم۔
- (۳) — ناخ التواریخ مرتضیٰ محمد تقی لسان الملک، جلد  
یازدهم (الکتاب دوم)، ص ۳۷۷ تحقیق مکالمہ مردان  
با حضرت۔

## سیدنا حسنؑ کو ایک گاؤں کا عطیہ

شیعہ اجابت کی مشہور تاریخ ناخ التواریخ کی بدلہم رسیں کو  
طراز المنہب مظفری کہتے ہیں، میں ایک واقع درج ہے کہ امیر معاویہ نے پیش  
دوسرا خلافت میں حاکم مدینہ مروان بن علکم کو فرمان دیا کہ ان کے بیٹے زید بن حماد  
کے لیے عبداللہ بن جعفر طیار کیلئی زینب، کاشتہ طلب کریں اور نکاح حاصل  
کریں، ہم اس قدر مال دیں گے اور اس طرزِ محروم ادا کریں گے۔ دیگرہ

مروان نے عبداللہ بن جعفر کو بلا اس مسئلہ کی ترغیب دی، عبدالله  
نے یکام حضرت حسن بن علی کی پروردگی میں دے دیا۔ پھر ایک مجلس قائم کر کے  
مروان کو حضرت حسنؑ نے جواب دیا کہ ہم نے یہ مشتمہ اپنے سختیے ناقص  
بن محمد بن جعفر کو دے دیا ہے اور ہر میں زینب کے لیے ہم نے وہ ایک  
گاؤں دے دیا ہے جو میں کے علاقہ فیں تھا اور ہم کو امیر معاویہ نے دی  
ہزار دینار (طلائی) کے عوض میں دے رکھتا ہے۔ یہ ہبہ زینب کے لیے کافی ہے۔

حضرت حسنؑ فرماتے ہیں کہ

۱۔ اچھا بس روابط شریک کرنے سب را برپا کریں تا بسمِ محمد بن جعفر  
کا بیان نہدم و اور ابا قاسم تزویج کر دوں وکایم اور ابقریہ کو درمذہبہ دارم  
و مساعدة رہا رہتے ہے ہزار دینار کی دادہ است منفرد اشتم و زینب  
را اب ہمیں کیا ہیت میں کنزا۔

(تاج التواریخ (بلدهم طراز المنہب) مظفری، ص ۳۸۰)

دریں اخراج عبد اللہ بن جعفر بامعاویہ وکایت او

بامعاویہ و زینب طبع قدیم ایران میں طباعت ۱۳۱۵ھ

و اقصہ ہمارے سات بتلایا کہ حضرت حسنؑ کو امیر معاویہ کی طرف سے باقی و تلاف  
کی طرح مدینہ طیبہ کے علاقہ میں ایک مستقل گاؤں بھی لاہور تھا جس کو وہ اس سرچ  
پر بذریعہ نکاح کے استعمال میں لارہبے ہیں۔

## عنوان ہمارے مذکورہ کے فوائد

۱۔ واضح ہو گیا کہ امیر معاویہ کے مستقل ہبہ ناٹم داں بڑی کے ساتھ بدلوکی کا الزام  
باکل و اقطاعات کے برخلاف ہے۔

۲۔ آں بڑی اولادیہ کے ساتھ امیر معاویہ کی غلافت میں ظلم و ستم کی داستانیں غالباً

ہیں۔

کی تصنیف شدہ ہیں، ان میں کوئی ساخت نہیں۔

۳۔ کلی ظلم و ضبط کے تحت اگر کوئی ماقرہ اس دو دینی پیش کیا تو وہ دنی مسلط  
اوہ ضرورت کی وجہ سے دنما ہوا۔ لیکن ان کو مژہبین نے بڑی کاپ و تاب کے  
ساتھ داستانِ ظلم و ستم بنا کر تحریر کیا۔ اور پھر اعلیٰ غذا کے قلم نے اس کو مزید زیریہ  
زینت دے کر راتی کا پیار بنا کر عوام میں پھیلایا۔

۳۔ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو بہادیت اور رسانس نصیب فرماتے اور یہ صحیح فہم بخشنے کرنے کی اقدام صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام حوالی قرآن اور عالم قرآن تھے اور ایک ایک آیت قرآنی ان کی زندگی کا نسبت العین تھا اور ابتداء مدتِ تمام مکنی فہم و نسی قائم رکھا اور راستِ سلوک کے لیے دہ باری اور سبز خواہ نابت ہوتے۔

## سب و شتم کا اعتراض

معترض بزرگوں کی جانب سے عوام میں بڑی کوشش سے پروگرام شروع ہے کہ امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت میں امیر معاویہ کے حکم سے خطیب لوگ برسیر مسجد حضرت علی المرتضیؑ اور ان کی اولاد کے حق میں برپا شتم کرتے تھے۔ حضرت علیؑ کے عزیز سنتے تھے اور مردان تو مسجد بہری میں مسجد پر اس قبیع فعل کا ارتکاب کرتا تھا۔

بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے عزیز و اقارب کو سب و شتم کرنا برا بُر اعمال ہے۔ امیر معاویہ کے زمان میں ہمیشہ یہ طریق کار جاری رہا۔ اب اس طعن کے جواب میں مندرجہ ذیل معرف و ضافت پیش ہیں۔

## ازالہ

حضرت امیر معاویہ پر اس اعتراض کا درود توظیب ہے لیکن ساختی ای امیر معاویہ کے دور کے عمال و خطباء بھی اس طعن کے مورد بناتے تھے ہیں پا ہے وہ صحابہ ہیں یا غیر صحابہ۔ اور مردان بن الحکم کو بھی اس مسئلہ میں غاص طور پر

بھون کیا گیا ہے۔

اب شبہ نہ کے ازالہ کے لیے کلام پیش کیا جاتا ہے۔  
اولاً

قابل توجہ یہ چیز ہے کہ سب و شتم، عین طعن کے مثالب و مطاعن جن روایات سے مستبط فرماتے جاتے ہیں پہلے ان کا تجزیہ کیا جاتے۔ اگر وہ فتنہ قرآن کے اقتدار سے صحیح ثابت ہوں اور قیم نہ ہوں تو پھر بے شک ان سے استدلال بھی درست اور ان سے انحراف فرمودہ مطاعن بھی صحیح ہوں گے۔ اور الگ معاملہ بکھر ہے اور یہ رعایات غیر صحیح اور بیکار ثابت ہوئیں تو ان سے تیار شدہ اقتراضات بھی بے کار اور بے جا تصور کیے جائیں گے۔ تمہیداً ایک اصولی بات ہے کہ سب و شتم کے بعد پہلے روایات درج کی جاتی ہیں۔ اس کے بعد ان پر مسلسلہ کلام تحریر ہو گا اور اس کے ساتھ مزید تجزیہ بھی ذکر ہو گی۔

## قابل اعتراض تاریخی روایات

جو مطاعن کا مأخذ و محور ہیں

(۱) ایک روایت توبیقات ابن سعد سے نقل کرتے ہیں:-  
..... عن لوط بن يحيى قال كان الولاة من بنى أمية قبل عمر بن عبد العزىز يشتمن علیاً فلما ولى عمر أمسك عن ذاتك:-

(طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۲۹۱ تذکرہ عمر بن عبد العزیز)

”یعنی عمر بن عبد العزیز سے پہلے بنو امية کے ولی و حاکم حضرت علیؑ ای طالب کو سب و شتم کرتے تھے جب غرغلیث ہوئے تو انہوں نے

اس بات سے روک دیا۔

یہ روایت لوطنین سعیٰ (ابو المنفث) کا اپنا قول ہے اور یہ لوطن جس قسم بزرگ  
ہے اس کی کیفیت اگے آرسی ہے۔

(۲) — ایک طبری کی روایت پیش کی جاتی ہے۔ اس میں درج ہے کہ امیر معاشر  
نے جمادی (الثانیہ سلسلہ) میں جب مغیرہ بن شعبہ کو فرم کا فرمان بنا کر وارثیہ  
تو اس وقت مغیرہ کو صحیح و صحتیں لیں اور حکام دیتے۔ ان میں مذکور ہے کہ

..... ولست تارکا ایصاد ک بخلة لا تخف عن شتم علی<sup>۱</sup>  
وذمہ و الترجم علی عثمان و الاستغفار له و العیب علی اصحاب

علی و الاقصار لهم و ترك الاستغفار منم ... ۲

..... غیرانہ لایدعا ذم علی و لوعه فیه ۳

زماری طبری، جن ۱۴۲-۱۴۳ جلد ۶، بخت ابتدائستہ

#### ۵۵۔ ذکر سبب مقتل حجر بن عدی

”یعنی امیر معاشر نے مغیرہ کو کہا ایک خصلت کی میں وصیت کرتا  
ہوں کہ ب و شتم علی و ذمہ علی سے نہ پرہیز کرنا عثمان پر حرجت بھیجا  
اس کے لیے استغفار کرنا علی کے ساتھیوں کی عیب چینی کرنا، ان کو دود  
رکھنا، ان کی طرف کان نرکھنا ... ۴

..... آگے راوی کہتا ہے کہ مغیرہ کی اور تو اچھی سیرت تھی لیکن

حضرت علیؑ کی نوتست کرنے اور عیب چینی کو اس نے نہیں چھوڑا تھا!“ ۵

— اس روایت کا راوی ہشام بن محمد کلبی اور لوطن بن سعیٰ (ابو المنفث) ہے۔

ان کی پوزیشن ابھی آپ کی ذمہ علی میں عرض کی جاتی ہے۔

(۳) — طبری کے بعد اب چجزی شریعت ”الکامل لابن اشیر الجزیری“ کی روا

عرض خدمت ہے۔ اس کا یہ حوالہ بھی سب و شتم کی بیعت میں پیش کیا کرتے ہیں  
کہ امیر معاشر نے مغیرہ بن شعبہ کو کو فرم حکام بنا کر وارثیہ کرنے سے فرمایا کہ:  
..... ولست تارکا ایصاد ک بخلة لا تخف عن شتم علی و ذمہ  
و الترجم علی عثمان و الاستغفار له و العیب لاصحاب علی و الاقصار  
لهمو... الخ ۶

الکامل لابن اشیر الجزیری، ج ۳، ص ۲۳۳۔ ابتداء

#### سن شہر

”یعنی میں تسبیح و صیت کرتا ہوں کہ علی علی طالب پرست شتم و ذمہ  
کو زکر کرنا اور عثمان پر حرجت و استغفار کرنے اور علی کی پارٹی لیں  
چینی کرنا اور ان کو دود رکھنا... الخ ۷

..... بیان ناظران یا رکھیں چجزی کی یہ روایت طبری کی بالا روایت ہی ہے  
کہ ایک الگ درسری روایت نہیں ہے۔ ججزی طبری سے ماقول ہے۔ اسی بنا پر اس کے لفاظ  
بالکل طبری کے لفاظ کے ساتھ مطابقت ہیں۔ معمولی فرق ہے۔ اور سن شہر کی ابتداء  
میں نقل کیا ہے۔

الکامل لابن اشیر الجزیری کے لیے تاریخ طبری کا مانعہ ہونا مسلمات میں سے ہے۔  
اور علامہ چجزی نے اپنے کتاب کے ابتدائی مقدمے میں اس چیز کو صراحت ذکر کیا ہے  
کہ میں نے طبری پر اعتماد کر کے اس سے تاریخی موارد حاصل کیا ہے۔

(۴) — اور البدایہ سے ایک روایت نقل کیا کرتے ہیں کہ

..... ولما كان (رموان)، متولياً على المدينة لمعافية  
كان يسبّ علیاً كل جمعية على المنبر و قال له المحسن بن عليٍّ لما  
لعن الله إباك الحكم و انت في صلبه على إسان نبيه فقال (النبي)  
”

لعن اللہ الحکم و ماؤلہ۔ واللہ اعلم

والبدایہ والنہایہ، ج ۲، ص ۸۵۹ تھت ترجمہ مردان  
بن الحکم طبع اول مصری)

”یعنی حب مردان بدریتہ پر امیر معاویہ کی جانب سے ولی و حاکم تھا تو  
ہر جو مدینہ منورہ پر علی المنشی کو سوت و شتم کرتا تھا اوس بن علی نے اس  
کو دجواب میں کہا کہ تمیرے باپ الحکم پر اللہ نے اپنے نبی کی زبان پر  
لخت کی تڑاس وقت اس کی پشت میں تھا نبی علیہ السلام نے فرمایا  
الش تعالیٰ الحکم پر لخت کرے اور جو رسا کی اولاد ہوئے

(۵) — نیز البدایہ والنہایہ سے حبیدا کی روایت کو شش سے تلاش فراہم  
میدان طعن میں لایا کرتے ہیں وہ بھی ساعت فراہم ۔

”ایک شخص محمد بن یوسف المنشی، ولید بن عبد الملک کے دورِ عینی  
سٹھن میں کا ولی تھا اس کے متلقی کھلائے کہ :

”.... کان یلعن علیاً علی المناجر“

”یعنی محمد بن یوسف المنشی میں منبر پر علی المنشی کو لخت کرتا تھا“  
والبدایہ، ج ۲، ص ۸۶۰ تھت سنۃ ۴۹۰

البدایہ کی ان دونوں روایات کی تعلق چیزیں اور نکورہ روایات ابن سعد و طبی  
وجزوی کے متعلقات ایک ترتیب سے ذکر کیے جاتے ہیں بغور ملاحظہ فراہم اور  
قلیل رسانصافت ”بھی سانحہ مالیں اگر متیناب ہو سکے۔“

## مندرجہ روایات کا متعلقہ کلام

(۱) پہلی روایت جو بیفات این سعد جلد پانچ سے نقل کی گئی ہے وہ لوطن بھی

را برخشنہ کا اپنا قول ہے کہی صحابی اور تابعی کا قول نہیں اور لوطن بھی بعد کے دو  
کا آدمی ہے، اس دو کا آدمی نہیں اور شیخُس اس فن کے علماء کے نزدیک ہبات  
مجروح ہے ”غیر معمد“ ہے ضیافت اور متروک ہے اور ملنے والا شیعہ ہے۔

”— ابو بخسن لوطین ابن عیینی هلالث۔ لا یوثق به ضعیفہ لیس  
بیشی۔ شیعی مخترق۔ صاحب اخبارہم“

(۱) المتن للنہیی، جلد دوم، ص ۸۰، تھت بی مخفف

(۲) میزان الاعدال للنہیی، ج ۲، ص ۳۶۰، تھت

لوطن بھی طبع قدیم مصری۔

(۳) سان المیزان لابن حجر، ج ۲، ص ۲۵۹ تھت

لوطن بھی طبع دکن۔

(۴) — دوسری طبیری کی روایت ہے جس کے روایت کرنے والے ہاشام بن  
محمد کلبوی اور لوطن بھی اور مخفف ہیں۔ لوط کے متلقی تو پہلے علوم ہو چکا ہے اب  
ہاشام کے متلقی اس فن کے علماء کا فیصلہ نہ یہی۔

— ہاشام بن محمد بن اساتب البکی متروک ہے، تھس کو اخباری ہے  
رافضی ہے اور غیر معتبر ہے اور ناقابل اعتماد ہے۔“

”ترکوہ و هو اخباری۔ متروک۔ رافضی۔ لیس بشقہ“

لایوثق بہ۔“

(۱) — المتن للضفاعة للنہیی، ج ۲، ص ۱۱، ج ۲۷۱۔

تحت ہاشام بن محمد کلبوی مذکور۔

(۲) میزان الاعدال للنہیی، ج ۲، ص ۲۵۷ تھت ہاشام مذکور

(۳) سان المیزان لابن حجر، ج ۲، ص ۱۹۷ تھت ہاشام مذکور

(۳) — تیسری روایت انکامل لین ایشہ جزیری کی ہے جس نے طبری سے ہی نقل کی ہے اور اس کے شروع میں طبری کی طرح درج کی ہے اور طبری کی اس روایت کے راوی جس پر نیشن میں ہیں وہ آپ کے سامنے درج کر دی گئی ہے لہذا ابن ایشہ جزیری کی اس روایت کے غیر معتبر ہونے میں وہی درج ہے جو طبری کی روایت کا ہے اس کے لیے الگ برج کی حاجت نہیں۔

(۴) — چوتھی روایت جو البدایہ جلد اٹھے ہے (مروان بن علکم کے ترجیح کے تحت منتقل ہے، یہ روایت البدایہ کے ایک نسخے میں پائی جاتی ہے اور صرف ایک نسخے یہ روایت ساقط ہے اور البدایہ میں اس کے منتقل عنہ اور ماند کرنی ہیں بتایا گیا اور نہیں اس کی کوئی تحریک ذکر کی گئی ہے تاکہ صحت اور سبق کا مفاد پتہ چل سکے۔ یہ ابن کثیر کی عام روش کے خلاف ہے۔

روایت کا ایک نسخہ میں پایا جاتا اور دوسرے سے ساقط ہنا مصنف کے نزدیک اس کو مشکوک بناتا ہے۔

اور طبری نے بھی اس روایت کو اس مقام میں نہیں نقل کیا صاحب ابدیہ یعنی ابن کثیر رض کا متوفی ہے۔ آٹھویں صدی کے مورخ کی بے سر و پا روایت یہی قبول کی جاسکتی ہے جس کے ذریعہ صحابہ کرام کا کردار محروم ہتنا ہو؛

دوسری بات یہ ہے کہ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے "تبلیغ الرحمان" میں مندرجہ پرسب کی روایت کے متعلق خوب نقد کیا ہے۔ لمحتہ میں کہ:

"..... وجوابہ اندلہ بصیر عنہ شیئ من ذالک کما  
ستعلمه مساوا ذکرا، ان کل ماقید نحو ذالک فی سندہ علته۔  
تبلیغ الرحمان واللسان لاحقین حجا بیعتی ملک نفضل الثانی

ذنبیه الرابع عن شیخ الاسلام والحافظ الحنفی، ص ۲۶۰ مطبوع  
در آخر الصواعق المحرقة، طبع مصر، جدید طبع،

اینجی اس قسم کی روایت کا جواب یہ ہے کہ اس نوعیت کی روایت مروان سے صح ثابت نہیں۔ اور جو روایت اس طرح کی منتقل ہیں ان کی مندیں برج و اور قدح پائی گئی ہے۔

نیز یہاں یہ چیز بھی فابل زکر ہے کہ اس میں دو مسئلے نہ کوہ ہوتے ہیں۔ ایک مروان کا حضرت علی کو بربر نہ بربست کرتا، دوسرا حضرت امام حسن کا زبان نہیں کے ذریعہ مروان اور اس کے باپ پر یعنیت کرتا۔ یہ دونوں باتیں صحیح نہیں ہیں۔

نیز آنہ مردان پر شبیہات کے ازالہ کی بخشی آرتی ہیں ان میں مروان پر بعض کی بیش پر کلام نہ کوہ ہو گا فقبل سا استفار فرمادیں۔

(۵) — البدایہ کی روایت جو ہم جلد سے حضرت امیر معاویہ پر طعن کرنے کے لیے پیش کی گئی ہے اس روایت کا نام اخذ بیان کیا گیا ہے شاخزدہ ذکر کی ہے۔ اس کے متعلق یہ گزارش ہے کہ اگر بالفرض اس واقعہ کو صحیح تسلیم کر دیا جاتے تو دلیلین عبد الملک کے ذریعی سنتہ کا واقعہ ہے اور حضرت امیر معاویہ کا انتقال سندھ میں ہو چکا تھا۔ اتنی تاریخ دلاریتی میں سال بعد ولے داعداں کے دوسرے ساتھ حقیقتاً کچھ تقلیل نہیں۔ اور اس روایت کے ذریعے امیر معاویہ پر طعن کرنا سارہ انصافی ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ نہ کوہہ بالا بین سعد طبری و جزیری وغیرہ کی روایت فی روایت کے تواعد کے اعتبار سے بحروف ہیں اور بے سرد پا ہیں، قابل استدلال نہیں ہیں لہذا ان کے ذریعہ ضم فائدہ نہیں جو سنتا۔ وہن کے بنی اہل

ہونے پر فرید چیزیں آئندہ سطور میں آرہی ہیں۔

### ثانیاً

ان روایات کی بنیاد پر اگر حضرت امیر معاویہ اور ان کے سب ہکام و عمال فرمائے مروان، اگر مساجد میں اور خطبوں میں یہ سب و شتم کی بوجھاڑ بیلاکرنے تھے تو پھر فرمائے کرنا چاہیے کہ

- دیگر صحابہ کرام نے ایسے غلط کارروائے لوگوں کے ساتھ تھا کہ کیوں کیا؟ ان کے خلاف کیوں نہیں ہو گئے؟ عدم تعاون کی آیات روا لائیں اور علی (الإِثْمُ الْعَدُودُ أَنِ) وغیرہ ان کو فرمائی ہو گئی تھیں؟

- ایک جماعت صحابہ کرام کی ہے جو امیر معاویہ کے دوسریں والی و حاکم بنے ہوتے تھے وہ حضرات اس غلط کام سے کیوں الگ نہیں ہوتے؟

- مروان بن الحکم کو خاص طور پر مطعون کیا جاتا ہے کہ سجدہ نبوی میں نہیں شری پرشی کی علیہ الصلوٰہ و السلام کے عنیز و اقارب کو کافی گلچ ہے اکثر تھا تو فوج فرضیہ ایسے شخص کے بیچھے صحابہ کرام نمازیں کیسے ادا کرتے تھے؟ بالدوام اس کی امامت کیسے صبح ہر آنٹھیں شریفین کی نمازیں کیسے صاف رہیں؟ جو سچیاں سجدہ نبوی میں بجماعت ادا کرتے تھے (حوالہ مروان کے متفقفات کے تحت غیرہ سب آئے گا)۔

- صحابہ کرام مروان کے کارخانے میں معاون کیوں ہوتے تھے۔ مثلاً حضرت ابو ہریرہؓ مدینہ طیبہ پر مروان کی بیانات قبلیہ اور ناسیب بنت تھے۔

(د) — البالیہ لابن کیثر ص ۱۱۲۔ حج ۸ تحدت ذکر

### ابن ہریرہؓ ششمہ

(۲) — المتعقب ذیل المیں لابن جیری الطبری میں ۱۹۔  
تحت ذکر میرزا ایک بڑا و اکبر تاریخ اسلام

— مروان بن الحکم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے سوالات دریافت کر کے شرعی مسائل حل کرتا تھا اسی سے غلط کارروائے اور بد اخلاق شخص کے ساتھ چھاہلکی کیوں نہیں دعا کھا گیا؟  
نیز یہ مسائل کے ساتھ سب و شتم کا ازالہ کر کے اس بدرسم کو کیوں نہیں دست کرو یا گیا؟

طبقات ابن سعد، ص ۳۰۔ ح ۵۔ آخرین کرہ مروان بن الحکم۔  
نیز امام شیعوں نے عدالت میں تائیجی بن کارو بزرگوں میں غاریہ بن کارو بہت اعمال سے بیش روشن کیا اور عدالتیں لیکر امیر حادیہ کے ساتھ عملی تھاون بہریں قائم کیا،  
جگہ وہ غوار و ادوان کے حکما جاہاں علی اور اولاد علی کو سب و شتم روائی ہوئے تھے۔  
پیش کردہ مذکورہ بالا شیعاد کو سامنے کیسے اور منہج نبوی پر سب و شتم کی بوجھاڑ  
ثابت کرنے والی روایات کو سمجھی سوچیے تھوڑا سا انفصال ساتھ ملا کر خود فیصلہ فرمائی  
کہ کونسی بات صحیح ہے؟

### ثالثاً

علی سبیل التسلیل گداش ہے لیکن اس کے پیش کرنے سے قبل ناطرین کرام نوبیاں  
رکھیں کہ ہمارے نزدیک نہ یہ روایات صحیح میں جن میں حضرت علی پر یا حاشیہ پر امیر معاویۃ  
کی جانب سے یا مروان کی طرف سے سب و شتم یعنی طعن کرنا دکھل کیا جاتا ہے اور نہ  
وہ روایات درست ہیں جن میں امیر معاویۃ پریاں کے دیگر ہمہ صاحبان کرام پر حضرت  
علی یا حاشیہ کی طرف سے یعنی طعن، سب و شتم، دکھل کیا جاتا ہے۔ ان اکابر صحابہ کی  
تل عنعت و مشامت کو ان روایات کی رو سے ہم صحیح تسلیم نہیں کرتے۔ یہ بات بالکل  
غلط ہے۔

ہم اپنا معرفت اور ظریہ واسع کر دینے کے بعد عرض کرتے ہیں کہ بالفرض اگر

گذشتہ روایات متعین صاحب اُن کے ہاں دوست ہیں تو اس کے مقابل بعض روایات ایسی بھی کتب میں پائی جاتی ہیں جو بطور الزام کے جوایا ہے۔ پیش کی جا سکتی ہیں جن میں حاملہ اہم اثاث انتظار آئے گا یعنی وہ روایات بتاتی ہیں کہ حضرت علی المرضی خود اور حضرت علیؓ کے حامی لوگ حضرت امیر سادا یہ کو اور حضرت عثمانؓ کو نیز ریگران کے ہم فرما حصحابہ کو سب و شتم و عن طعن ہمیشہ کرتے تھے اور یہ سے ابتداء بھی انہوں نے فرمائی تھی اور دوسرے فرقی نے گویا جوابی کارروائی کی تھی۔ مقاماتِ ذیل قابل مطالعہ ہیں۔

(۱) — تاریخ طبری، جلد سادس ذکر اجتماع الحکیمین بعد موتہ الجبل نجت ستر سبع و تلائیں۔ طبع مصری قدیم۔

(۲) — تاریخ طبری، جلد سادس تخت ذکر سب تقلیل مجرم عنی نجت ستر احمد و خسین۔ طبع مصری قدیم۔

(۳) — التاریخ الکبیر، جلد ثانی اقسام القل، باب حظله (الخواری) طبع جید الرأک  
کتاب الحجر لابی جعفر بن داودی بحث من شهد صفين مع معاذۃ طبع حیدر آک  
دکن) عکس

اس قسم کی روایات اور بھی دستیاب ہیں لیکن مسئلہ ہم کا انوازن کرنا ہو تو اس نہ کافی ہیں۔ بطور الزام ذکر کروی گئی ہیں وہ مشجرات صحابہ کے مسئلہ میں ہمارا لکھ ہوئی ہے جو جمہور اہل السنۃ والجماعۃ اور سلف صالحین کا ہے یعنی یہ کہ ہمارے یہ تمام صحابہ قابل صد احترام ہیں اور یہ کسی پر زبان طعن دراز کرنا درست نہیں یعنی اور ہم اس نوع کی روایات کے ذیغہ کو صیغہ نہیں قرار دیتے۔ یہ تاریخی معلومات کے درجہ میں ہیں جن پر کچھ اعتماد نہیں۔

## رابعاً

تحریر ہے کہ مسئلہ سب و شتم کا نیز بحث گیا تو اس ستم میں فاعده کے طور پر ابھالا اس چیز کو ذکر کر دیا جاتا ہے جو عام انظرین کے لیے منفرد ہے۔ اکابر علماء اس سے پہلے بھی واقف ہیں۔ ان کو اس کی حاجت نہیں۔

— صحابہ کرام کا مقام و احترام ان کی صداقت، روایت، ان کا کردہ اضلال کتاب اللہ اور سنت صحیح سے ثابت ہے۔ اس بنا پر ان کے حق میں اگر روایت سب شتم لئے بغیر کوئی پالی جلتے تو وہ روایت ضعیف و مجزوہ و بے اصل ہوگی اور تقابل اتفاق نہ ہوگی۔

— اور اگر صحیح سند کے ساتھ پالی گئی ہے تو وہاں سب و شتم کا مفہوم قابل تاویل ہوگا اور وہ روایت موقول ہوگی اس لیے کہ سب و شتم کے الفاظ یہی شہادتیں گل پڑ کے صدقی میں ہی مستعمل نہیں ہوتے بلکہ کئی موافق میں توصیف نہ کی گئی اور دوسرے کلامی اور رخاطب کی عیوب چینی، ایک دوسرے کے عیوب و ففاض کی نشانہیں کردا بغیرہ مخالفی میں پائے جاتے ہیں۔ اس پر چند شاہیں ملاحظہ ہوں:-

— بنی اوس صلی اللہ علیہ وسلم نے دو شخصوں کو خیر کے پالی کو حضرت بنی کیرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پیغمبر سے قبل ہاتھ لکانے سے منع فرمایا۔ ان سے غلطی ہو گئی اور پرانی نبیوی ہوا کہ کوئی تھا کیا تو فرانی نبیوی ہوا کہ

(۱) — هل مستمعاً من ما شهاد شیء فقل لانعم فسبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و قال لهم ما شاء اللہ ان يقول... الخ  
یعنی کیا تم نے پائی کوئی تھا کیا ایوانہوں نے عرض کیا کہ جی ہاں! اقونی کوئی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو سخت سست کیا اور جو اللہ نے چاہا وہ فرمایا یہ

(۱) — المؤطه امام الک باب الجمیع میں الصلوٰت فی الحضو السفر۔  
 (۲) — المستفت لمیرا زان، ج ۲، ص ۵۶۴ طبع یروت۔  
 (۳) — حضرت عمر خندق کے روز پر بیانی کے عالم میں کفار کو سب کرنے لگے۔  
 ... ان عمروں الخطاب قائل یوم الحنادی و جعل بیت کفار  
 قریش قال یا رسول اللہ ما کدت اصلی العصر... الخ.  
 سینی خندق کے روز عمر بن الخطاب نماز قریش کو سخت کہتے اور بُرا کہتے لگے۔  
 رجامع الترمذی باب اجاعیف الصلوٰت لغوتۃ الصلوٰت  
 باقیتین میدائی۔ ج ۱، ص ۵۳ طبع قریم۔

(۴) — بخاری شریف میں ہے کہ حضرت علی و حضرت عباد کا ایک معاملہ یہ  
 تنازع ہو گیا تو وہاں ”استنتہ استنتہ“ کا لفاظ لئے تو جو سے دینی ایک  
 دوسرے سے سخت کلام ہوتے اور دوڑشت کلامی کی۔

(۵) — بخاری شریف، ج ۲، ص ۵، ۵۔ کتاب المغازی۔  
 باب حدیث بن نضیر و مخرج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 الیهم طبع نور محمدی ولی۔  
 (۶) — بخاری شریف کتاب العاصم، ج ۲، ص ۸۵-۱۰۸۵  
 باب مایکرہ من المعنی والتنازع والغلو فی الدین  
 طبع نور محمدی ولی۔

— اول بعض روایات میں طعن و فرقہ کی کوئی چیز منقول پائی گئی ہے اور اس  
 کی اچھتی ناولیں یا پتھر محلہ بن سکتا ہے تو بنا یا جائیگا اور اگر کوئی یہ صحیح ناولیں دیاں نہ ہو سکتی  
 ہو تو اس روایت کو قبول نہیں کیا جاتے کا اور سماج کرام کے ادب کو ہر سال میں ٹھوڑا  
 سکھا جائے گا۔

یہ مثلہ اپنی تفصیلات کے ساتھ مندرجہ ذیل تفاصیل میں ملاحظہ فرمائیں :-  
 (۱) — الشفاعة تعریف حقوق المصطفی صلی اللہ علیہ وسلم  
 للعاضی عیاض، ج ۵-۶، ح ۲۷ طبع مصر فعل  
 و من توقیر و برہستی اللہ علیہ وسلم توقیر صحابہ... الخ  
 نسیم الریاض شریف الشفاعة لشہاب الحنفی ج ۳۶۶-۳۶۷  
 ح ۳ تخت فصل و من توقیر و برہستی اللہ علیہ وسلم  
 توقیر صحابہ... الخ طبع قدم مصری۔

محض یہ ہے کہ حضرت امیر معاویہ پر طعن ایذا کے منافق ہم نے چند باتیں عرض  
 کیں۔ ان کو پیش نظر رکھتے ہوئے خود انصاف فرمائیں کہ یہ اغراضنہیں ہیں بلکہ  
 میں ہے؟ اور بے سرو پار دیانت کا سہارا لئے کہ عالم میں غلط اشارات دینا ہماں  
 لکھ دوست ہے؟

— ایک فرقی نے دوسرے فرقی پر بعض اوقات اگر تقدیر و تنقید کی کوئی  
 چیز ذکر کی ہے یا اغراض و تصریخ کریں کہی وی ہو (جو واقعی طور پر ہو سکتی ہے) تو اس  
 کو راجح سب و تم سے تفسیر کرنا غاصل ”تعجب“ ہے۔ اور بہتر و پر ہمیشہ کامیکا کو کوچھ  
 دیتے جانے کی شکل میں اس لوز کر کرنا اور واجہت داری ہی نہیں بلکہ عناویں پرداں ہے  
 الل تعالیٰ تمام صاحب کرام کے ساتھ عناد و کینہ رکھنے سے محفوظ فرمائے۔

## گذارش

امیر معاویہ حضرت عثمانؓ کے قریبی رشتہ دار تھے۔ دو عثمانی میں ایک بُرے  
 ملک کی ذمہ داریاں ان کے پسر دریں پھر ان کا اپنا اور خلافت آیا اس میں بھی  
 غی غدیات کے کارزا سے سرانجام دیتے۔ اور قائدان بنی ہاشم کے ساتھ عمدہ روایات

قام رکھے۔ ان کے دور میں اسلام اور اہل اسلام کو بہت فروغ پڑا۔ اس چیز کا صحیح تفسیر پیش کرنے کے لیے وسیع دفتر دکار پڑتے تاہم اس دور کے کچھ مختصر سے کو اقتدہ ہم نے ذکر کیے ہیں۔ اس سے ایک معاذیہ کی شخصیت اور کردہ اخونی معلوم ہو سکتی ہے۔ مفترض احباب نے اس دور کو جس شکل میں پیش کر کے ہر آئین اسلامی کے خاتمہ کا ذکر کیا ہے اور حقیقہ و حوار و حث کا اسے گھوڑہ دکھایا ہے اس کی حقیقت بھی آپ کے سامنے آگئی ہے۔ انصاف آپ کے ہاتھ میں ہے۔ موائزہ کر کے آپ تو خود مرثب کر سکتے ہیں۔

(۵) —

مفترض لوگوں نے حضرت عثمان پر عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کے ذریعہ بھی کئی قسم کے اقتراضات و اردو فراستے ہیں۔ مثلاً ایک قیدی بخیر کا صحابی (غموبن لامس) کو صریح سے بلاد جہد دو دکر کے اپنے رشاعی برادر عبد اللہ بن سعد، فوجوں کو دالی و طاکم بنایا۔ اس نے ابی صحری پر کی قسم کے مظالم کیے غیرہ۔

ابن طہر حلی شیعی نے لکھا ہے کہ

.... وَتَيْ عَبْدُ اللَّهِ بْنَ سَعْدٍ بْنَ ابِي سَرْحٍ مَصْرُحٌ تَنْظِيمُهُ  
اَهْنَمَا... اَمْنَى

(نبیان الکرامۃ لابن طہر حلی الشیعی ج ۴۶ پیجٹ

عنانی مطابع مطبوعہ لاہور در آخرین پارچہ (مسنون)

جلد باریخ )

بہاں عبد اللہ بن سعد کی زندگی کے پہنچ صورات ناظرین کرام کی حدت میں سامنے رکھے جاتے ہیں۔ ان سے ان کی امتیت و صلاحیت کا اندازہ ہو سکے گا اور ان کی اسلامی ندرات بھی معلوم ہو سکیں گی۔ اور آئینی پیش شہبات کا ان کا ذکر نہیں پڑھے۔ وہ بھی انشاد اللہ درج ہو گا۔ اس کے ذریعہ وارد کردہ شہبات رفع ہو سکیں گے۔

النسب و خصائص ان کا نام عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح بن الحارث ہے علمی

کتابیں۔

— ادکھا ہے کہ عبداللہ بن سعد قبیلہ قریش کے بہت مددہ لوگوں میں سے تھے، نہیت عامل تھے اور شرفاء میں ان کا شمار تھا۔

— فی نسب قریش ... وَاسْتَمْنَ لِهُ عَثَمَانَ يَوْمَ فَتْحِكَلَةٍ  
مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَمْنَهُ وَقَدْ كَانَ أَمْرُ  
بَتْلَهُ ... إِلَّا

— فِي الْبَيْقَاتِ ... . وَكَانَ قَدَا سَلْمَ قَدِيرِيًّا ... ثُمَّ  
أَفْتَنَ وَخَرَجَ مِنَ الْمَدِينَةِ الْأَمْكَةَ مَرْتَدًا هَذِهِ رِسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَمَهُ يَوْمَ النَّفْثَةِ عَثَمَانَ بْنَ عَفَانَ الْأَ  
بْنِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَأْمَنَ لَهُ فَآمَنَهُ ... وَقَالَ  
يَا رَسُولَ اللَّهِ تَبَارِيَهُ فَيَا يَعُودَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يُوْمَئِذٍ عَلَى الْإِسْلَامِ وَقَالَ الْإِسْلَامُ يَعْبُطُ مَا كَانَ قِبْلَةً

— وَفِي الْأَسْتِيَاعِ ... . وَاسْلَمَ عَبْدُ اللَّهِ بْنَ سَعْدٍ  
بْنَ الْمَدِينَ سَرْجَ ابْنَمِنَ الْفَتْحِ فَسَنَ اسْلَامَهُ فَلَمْ يُظْهِرْ مِنْهُ شَيْءًا  
يَنْكُرُ عَلَيْهِ يَعْدَدَكَ هُوَ حَدَّ الْجَيَاعِ الْعَدَلَاءِ الْدَّمَارَ مِنْ  
قَوْيَشِ

— وَفِي الْمَسْتَقْتَلِ (لِلْذَّاهِي) ... . ثُمَّ أَتَهُ حَسْنُ اسْلَامِهِ  
وَلَحِيدُ شَعْنَدَ بَعْدَهَا الْأَخْيَرِ

(۱) — نَسْبَ قَوْيَشَ لِلصَّعْبَابَ الْبَيْزَى ص ۳۳۲ نَسْتَ

وَلَمْرَانِ سَرْجَ

(۲) — طَبَقَاتِ ابْنِ سَعْدٍ، ج ۷، ق ۲، ص ۱۹۰ - ۱۹۱ .

قبیلہ سے میں یعنی بنو امية قبیلہ کے فرد ہیں ہیں۔

— حضرت سیدنا عثمان بن عثمان بن عثیمین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ضابی برادر تھے۔  
حضرت عثمان نے عبداللہ بن کورکی والدہ کا درود صپیا تھا۔

طبقات ابن سعد و اسد الغایب میں یہ مسئلہ درج ہے :-

”عبدالله بن معدیبن ابریسون الحارث ... بن عامر ... الخ“  
هو اخو عثمان من الرضاة ارضعت أمته عثمان ... الخ

(۱) — طبقات ابن سعد، ج ۷، ص ۱۹۱ - ۱۹۲ - ق ۲ .

طبع لیون تحت عبداللہ بن سعد بن ابریسون

(۲) — اسد الغایب، ص ۱، ۲، ۳، ج ۳، تحت عبداللہ

بن سعد، طبع طبران۔

(۱) اسلام کے بعد ارتدا پھر اسلام لانا اترجم فویں علماء نے لکھا ہے کہ  
عبداللہ بن سعد اسلام لاتے۔  
اوسمیت کرنا اور دین پر خپتہ رہنا کچھ تدبیر کے عصیتیانی قبیلہ  
یہی کفار ہو کر اسلام چھوڑتے۔ اسلام کی طرف سے ان کو گروہ نہیں تراویہ کیا۔  
جب تھے جب میں فتح مکہ ہوئی تو اس موقع پر حضرت عثمان نے ان کو

نبی اکرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی خدمت میں پیش کر کے معافی کی اور انہیں  
امان طلب کیا۔ امان دے دی گئی اور پھر اسلام کی بعیت نبی کی وجہ سے عبداللہ بن عثمان کی اور  
آن خصوصی اسلامی و سلمی نے ان کو اسلام پر بعیت فرمایا اور ساختہ ارشاد فرمایا کہ:-

”اسلام لانا ماقبل کی تمام چیزوں کو کاٹ ریتا اور نہیں کر دتا ہے۔“

— اس کے بعد ان کا اسلام پختہ ہو گیا۔ وینی حالت بہتر مبогی پھر ان سے  
امر نہیں سی منقول ہے اور کوئی اس قسم کی چیزان سے صارخ نہیں ہوتی جس کو منکرا در برا

- (۱) — الاستیعاب (عبدالاصلایر)، ج ۲، ص ۳۶۸۔

لکھنؤ اور سانچی میں ہوتیں یہ ان کی اعلیٰ طی خدمات ہیں جنہیں اکابرین اُستہ بڑی  
مرکن تک گاہوں سے بچتے ہیں۔

(۲) — اسد الغابہ، ج ۳، ص ۳۴۸، تخت عبد اللہ بن سعد نکور۔

— فی الاستیعاب . . . ثم ولاد عثمان بعد ذلك مصر  
و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

— و فتح علییدہ افریقیۃ سنہ سیم وعشرين . . . الخ

(۱) — الاستیعاب (عبدالاصلایر)، ج ۲، ص ۳۶۸۔

تخت عبد اللہ بن سعد

(۲) — اسد الغابہ، ج ۳، ص ۳۴۸، تخت عبد اللہ بن سعد نکور۔

— الاصابر (عبد الاستیعاب)، ج ۲، ص ۳۴۹، تخت  
عبد اللہ بن سعد

الاسد به (معه الاستيعاب) ج ٤ ص ٣٩

خطب عبد الدین سعد

آخری ایام میں بالکل خداوندی میں انہوں نے دعا کی کھداوندی !  
نفع تو ان کی نگرانی میں سب سے زیادہ مشہور ہے جو سُلطان میں بھرپور تھی اور اس  
ٹانگ تکمیر بالیز نماز میں فرا رسے دعا قبول ہو گئی۔  
ساتھ ساتھ غزوہ اساؤ در ارض نوبت میں (۱۳۷۲ھ) اور غزوہ السواری (جہریہ)  
حصہ کنان کے ایک نکاح میں انجام پیدا ہوا۔

میں، انہوں نے فتح حاصل کی۔ اور ان تمام وسیع علاقوں کی فتوحات عبداللہ بن مسعودؑ سے سلام پھیرا، باقیں جانب سلام کرنے لگے تو بیانِ اجل پڑنے لگا اور دارِ اکثرت

یہ تشریف لے گئے رحمان اللہ ربِنی اللہ تعالیٰ عنہ

..... قبیل بالہ امام بالمرمنہ حتی مات فارا مر الفتنه  
و دعا ربہ تعالیٰ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتمه عمل صلوات الصبح تو پا  
ثم صلی السلام ..... ثم سلم عن یعنیہ و ذہب سلم عن  
یساری فقبض اللہ روحہ «

(۱) — (الاستیماب، ج ۲، ص ۳۶۴) بعد الاصابہ۔

تخت عبد اللہ بن سعد۔

(۲) — (اسد الغابہ، ج ۳، ص ۳، ۱) تخت عبد اللہ

بن سعد بن ابی سرح۔

(۳) — (الاسایہ، ج ۲، ص ۳۰۹) تخت عبد اللہ بن سعد

بن ابی سرح۔

(۴) — سیرۃ الحلبیۃ علی بن بیهان الدین الحلبی، ج ۲،  
رج ۳۔ باب ذکر المثاہیر من کتابہ صلعم۔

## چند شبہات کا زالہ

حضرت سیدنا امیر المؤمنین عثمان رضی اللہ عنہ پر مفترض اجابت نے گونگوں  
اقرار اشاتہ مادر دیکے ہیں ان میں عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کے مغلنی بھی کہی  
اقرار پنجیز فرماتے ہیں اور این ابی سرح پنجیز حضرت عثمانؓ کے صنای پر اور دیکیں  
و اگرچہ قبیل بن موامیہ سے نہیں) اور ان کو حضرت عثمانؓ نے صدر کا ولی بنا یا تھا اس در  
سے حضرت عثمانؓ اور عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح پر پیر شترک اعتراف کیا تھا، میں بیہان  
ان کا زال المثاہیر نظر ہے۔

(۱)

ایک تویریات قابل اغراض تجویز کرتے ہیں کہ عبد اللہ مسلمان ہوتے پھر کچھ زار  
کے بعد مرن ہو گئے تھے بنی کیم علی الصلوۃ والتمیم نے ان کے قتل کا حکم دے دیا تھا۔  
گوں زندگی قرار دیتے گئے تھے۔ وغیرہ۔ اس کے مغلنی یہ وضاحت کی جاتی ہے جیسا  
ہم نے اور پڑکر کیا ہے، کہ ان کا اسلام لانا پھر کچھ حدیث کے بعد مرن ہونا یہ فتح مکہ سے  
پہلے کارناز ہے۔ تھن مکہ کے موقع پر حضرت عثمانؓ نے ان کو حضور علیہ السلام کی خدمت اذکر  
میں پیش کیا۔ یہ مسلمان ہوتے اور تکیدیہ بیعت کی بتی اقمار صلی اللہ علیہ وسلم نے اس  
وقت یہ ارشاد فرمایا کہ اسلام لانا ساقطہ تمام خطاوں اور غلطیوں کو ختم کر دیتا ہے۔  
(ان) الاسلام یحیی ما کان قیلہ) جس کا کوئی کثرتہ صفات میں عقرب گزار ہے۔  
اس فرمان نیزت کے ذریعہ شارع صافہ ہو گیا کہ کثرتہ خطاوں چھوٹی بڑی سب معاف  
ہیں اور ان کا اسلام منظور ہے۔

— (ایک مشہور صحابی عرب و بن العاص ہیں ان کا دفعہ بھی کتب حدیث میں  
ذکور ہے کہ ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیعت کرنے لگے تو اپنے ہاتھ کو  
بڑھانے سے روک کر عرض کی یا رسول اللہ بیان شرط ہے کہ میری سابق غلطیاں معاف  
ہو جائیں تو اس وقت بھی فرمان نبھی بھی جو اتحاد کہ اے عرب و بن العاص! تو جاتا ہیں  
کہ ان الاسلام یہ یہ مالک بن قبہ دینی اسلام تاہل کی چیزوں کو گردیتا ہے)۔

مسلم شریف جلد اول کتاب الایمان، ص ۴، طبع

نور الحدیث، باب کون الاسلام ہم فلسفہ۔ لخ

— اسی طرح اس دوریں کی لوگ مرن ہوتے تھے لیکن بعد میں مسلمان ہو کر  
نیک ہو گئے عبد اللہ بن سعد کی بھی صورتہ مال ہے۔ اب اس حالت کے بعد بھی  
کثرتہ خطاوں کو شماریں لا کر گرفت کرتے رہنا اور ان کو مرد طبید رسولؐ کے لقب سے

یاد کرنا اسلامی طریقے کے خلاف ہے۔ قرآن مجید میں وعید کے طور پر دن خداویزی  
ہے کہ:

شَوَّلَّا نَنَبِذُوا بِالْعَابِ بِئْسَ الْأَسْمُ الْفَسُوقُ بَعْدَ إِلَيْمَانَ وَتَنَّ  
لَهُ يَدُبُّ فَأَوْلَىكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (سورة حجات)

”یعنی اور ایک درس سے کوبڑے لقب سے نہ کارو۔ ایمان لائے کے بعد  
برُانَامَ گَنْهَكَارِی ہے اور جو لوگ توہنے کریں تو وہی تالمیں ہیں“

(۲)

نیزان لوگوں کی جانب سے عبداللہ بن سعد بن ابی سرح وغیرہ پر  
یہ طعن کیا جاتا ہے کہ یہ طلقاء تھے یعنی بزرگ صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح کے موقع پر آئیں  
محاذی دے دی تھی۔ ان طلقاء کو حضرت عثمان نے امت کا سرخیل بنا دیا تھا۔ اس  
ویسے لوگ ان کو فخرت کی گاہوں سے دیکھتے تھے۔ وغیرہ

اس مسلم کے متقلق اتنی گزارش کافی ہے کہ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فتح کے موقع پر باری کعبہ کے پاس کھڑے ہو کر جہاں اور احکامات اور فرمادن سارے  
تھے ایں یہ فرمان بھی تھا کہ یہ امصار قریش (یعنی اسے قریش کی جماعت) اللہ تعالیٰ تم سے  
جالیت کا لکڑا و غور و راضے آباد اجداد کے ساتھ فخر کرنے لے گیا ہے تمام لوگ آدم سے

ہیں اور آدم مٹی سے ہیں۔ پھر یہ آیت تسلوٹ فرمائی:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذِكْرِ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُورًا  
وَقَاتَلَ لِتَعَارِفُوا إِنَّ الْأَرْضَ مَكَانٌ عِنْدَ اللَّهِ الْأَقْسَمُ... إِنَّمَا

”یعنی اسے لوگوں ہے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا  
اوتم کو قبیطی اور شایبین بنایتا کر تباہ میں جان پچان، اسکے لئے اللہ کے نزدیک  
تم میں سے زیادہ عزت والادہ ہے جو تم میں سے پرستی کر زیادہ ہے۔

بچہ فراہی:-

”ایمشر قریش اپنے اکیلی خیال ہے؟ تمہارے ساتھ یہیں کیا معاملہ  
کروں گا؟ تو لوگوں نے کہا اچھا اور ہر ہتر معاملہ کریں گے۔ آپ خود ہر ہان  
شریف ہیں اور یہ ربان دشمن کے لشکر ہیں۔ پھر آپ نے فرمایا کہ سب  
چلے جاؤ، تم طلقاء ہمروں یعنی تم سب کو محاذی دے دی گئی ہے۔“  
(سیرۃ ابن ہشام، ص ۳۱۶، ج ۲، تخت

طراف الرسول بالبیت وکلتبہ فی طبع مصر

خلبہ نکورہ کے وقت قریش کے نام قبلی حاضر تھے تمام قوم سے نبی اقدس صلی  
الله علیہ وسلم نے خطاب فرمایا کہ ایک قبیلہ کے افراد مذاہب نہ رکھے۔ اور نبی چند  
خصوصی افراد مقصود تھے قریش کے مستقد قبیلے نہ دست نبوی میں حاضر تھے یعنی تم  
لئے بنی عدی تھے بنی مژرم تھے۔ بنی خزیم تھے بنی اسد تھے۔ بنی قفل تھے۔ بنی نصرہ  
تھے بنی لاشر تھے۔ بنی عبیدش (بنی امیہ) تھے۔ وغیرہ۔ ان تمام حاضرین کو فرمائی ہے  
کہ اذہبوا ناشتا و الطلاقاء“ رجاو، تم سب کو محاذی دے دی گئی ہے۔ کسی خصوصی قبیلہ  
کیلئے یہ کم نہیں تھا یا امصار قریش، یا امصار قریش کے انفاظ عدم تنسیص پر بڑا داش  
ت رہی ہے۔

اس کے بعد خاص بنو امیہ کے چند افراد دریدین عقبہ، امیر معاویہ، عبداللہ بن  
السرج وغیرہ، کو طلقاء طاغیوں کہہ کر عوام میں نظرت پھیلانا کون سا کاری تھے۔ پہلے تو  
یہ کوئی بُرا لفظ نہیں تھا جسے آخرت تھے اس اشارہ فرمایا تھا صرف محاذی کے الفاظ تھیں۔  
پھر اس لفظ کی وجہ سے صحابہ کرام کے تدریں کوئی باہمی تنفس یا خفارت نہیں فائم تھی۔  
نہیں ایک درس سے کہ حق میں اسے بطور عذر استعمال کرتے تھے یہی ان حدادات  
کے ساحب منصب ہونے پر سجادہ امام پر شیخ تھے بلکہ معاویہ اس سے برش میں ہے دہائی لمحے

کو حضرت مہاراؤ قٹنے اپنے دو خلافت میں ان طلقاء کو اچھے منصب عطا نہیں  
چاہیے ویسے جیسا کہ تم نے سماں تھا ذکر کر دیا ہے۔ اور خاص عبد اللہ بن ابی سرخ کو کی  
حضرت عمرؓ کے "الصیاد" کے علاقہ کا حاکم بنایا یاد رسمے فتنوں میں طلقاء کو است کا  
سرپریز نیا بنا۔ عمریہ کو لذتست صفات میں حوالہ دیا گیا ہے)

حیرت کی بات ہے کہ صیقیک اکبر اور فاروقی اعظم کے اداروں ابھی طلقا  
کو منصب دیجئے دیتے جائیں تو سب کچھ ٹھیک ہے۔ نہ پہلک پریان ہوتی ہے ان  
حضرت عمرؓ کوئی طعن ہے۔ اور اگر ان کو حضرت عثمانؓ کے دور میں چند عہدوں میں جائیں تو  
یطلقاء مبغض و طعون بن جاتے ہیں۔ سارے عوام ان سے تنفس ہنسنگتے ہیں اور طلقاء  
کو سرپریز است بنتے بانے کا پروگرام شروع ہو جاتا ہے۔

#### ریا للعجب

#### — (۴) —

ایک طعن یہ کیا جاتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے عمر بن العاص بھر کا صاحبی کو  
مصر سے ہٹا دیا اور اپنے برادر عبد اللہ بن سعد کو جبل منصب دے دیا۔ یہ تفصیل کا ازالہ  
تحتی اور اسلامی امتیازات کی بنی پارکی گئی تھی۔ پھر عبد اللہ بن سعد نے بڑی خرابیں کر دیں۔ فیز  
اس شبکے ازالہ کے لیے زیل میں چند چیزوں پریش خدمت میں ان پر فو  
فرادیں۔ مزید کی جواب کی حاجت نہ ہے کی۔

(۱)۔۔۔ عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح حضرت عثمانؓ کے قبیلہ (زمامتہ) سے نہیں  
قبید بنی عامر سے ہیں۔ البستان کے رضا عی برادر ہونے کوئی مترضیں نہ ہوں تھے کہ کیا یہ ہے۔  
(۲)۔۔۔ عمر بن العاص پھر اس شہزادے کو سال میں سال مصر سے معزول کیا گیا اور  
عبد اللہ بن سعد کو ولی و حاکم بنایا گیا تھا۔ اسی سال (یعنی ۶۷ھ) میں بگنا، افڑیہ کی  
نگھی۔ عبد اللہ بن سعد نہ کوئی ماعنی میں یہ تمام مہم سر کی گئی تھی۔ ان مجاهدین میں عمر بن العاص

کے حقیقی صاحبزادے عبد اللہ بن عمرو بن العاص، شامل تھے عبد اللہ خود صاحبی تھے اور ایک  
صحابہ کرام رشاد عبد اللہ بن عزر، عبد الله بن الزیر، عبد بن عباس، عبد اللہ ابن عباس،  
ابن جعفر، حسن و حسین وغیرہم کے ساتھ افریقیہ کی جنگ میں بیرون و شرق شریک ہوتے  
مسلمانوں کو فتح فیصلہ ہوتی تا مہر حضرات نے غلام حاصل کیے۔ یہ سب اور عبد اللہ  
بن سعد کی ماعنی میں سراخ جام پائے اور عبد اللہ بن سعد امیر شکر تھے۔

خليفة ابن خياط نے اپنی تاریخ بلد اول میں لکھا ہے:-

"وفیها رسکة عزل عثمان بن عفان عمر و بن العاشر  
عن مسدة و ولانا عبد الله بن سعد بن ابی سرح فوزاً بن ابی  
سرح افریقیہ و معه العابدة عبد الله بن عمرو و عبد الله بن  
عمرو (بن العاص) و عبد الله بن الزید" الخ

را)۔۔۔ تاریخ خلیفہ بن خیاط جراحت، ص ۱۳۳۔

#### تحتہ مرتضیہ

طبع عراق۔

اور یہ دلائل مندرجہ ذیل مژہین نے بھی درج کیا ہے کہ جنگ افریقیہ میں حضرت  
عمرو بن العاص کے لئے عبد اللہ شریک ہوتے اور امیر شکر عبد اللہ بن سعد بن ابی  
سرح تھے۔

(۱)۔۔۔ فتوح البلدان البلاذری، ص ۲۳۳۔

عنوان فتح افریقیہ۔

(۲)۔۔۔ تاریخ ابن خلدون، ج ۲، ص ۱۰۰۔

دلایت عبد اللہ بن ابی سرح علی مصروفہ افریقہ  
طبع جدید یزدت۔

مقصد یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے عمر بن العاص کو مصر سے اگرنا جائز نظر نہیں

مغزول کیا تھا اور یہ عزل متعصبانہ تھا تو یہ راس مرتعصہ پر اکا بصر صاحب کرام نے برقت سے کیا  
یہ اغراض نہ اٹھایا ہے اور خود عروین العاصم کے لئے بعد اشدن نے یہ اغراض نہ پیدا کیا  
اور نہ ہی اس عزل کو غلط محروس کیا بلکہ انہیں چند ایام میں حب جنگ افریقی پیش کیا  
تو یہی خوشی سے بعد اشدن سعد کے اختت ہو کر اس میں شریک چہارہ ہوتے اور  
ان کے ساتھ مکمل عملی تعاون کیا گواہی کے علی نے اس اخراج کو سن کر دیا کہ حضرت  
خان نے عروین العاصم کو بے جا مغزول کر دیا تھا اور متعصب کی بنا پر کیا تھا نیز اس  
پیغمبر کو شاہ عبدالعزیز نے اس طرح ذکر کیا ہے کہ عبد اشدن بن سعد کے شکریں نقی افریقی  
کے متعدد پریست سے صحابہ کرام شامل تھے اور صحابی شریک تھی عبد اشدن  
بن سعد کی بیرت اور سعالم سے سب لوگ خوش تھے کبھی وجہ سے عبد اللہ کے کوادر  
پر اپنیوں نے انکا نہیں کیا جو حضرات اس شکریں شامل تھے ان میں عقبیں عامر ہجۃ  
عبد الرحمن بن ابی بکر و عبد اللہ بن عین العاصم تھے ..... در شکرا و بیمار سے  
از صحاہ و اولاد صحابہ بورنہ ہر ہبہ از بیرت او خوش مانند و نیچہ دبجہ برا و ضاع او  
انکار نہ کرند از جملہ آنہا عتبہ بن عامر ہجۃ و عبد الرحمن بن ابی بکر و عبد اشدن کفر  
بن العاصم ۔

تختہ انشا عشرہ، ص ۱۳۴ مطابع عثمانی آنحضرت چہا۔

طبع جدید۔ لاہور

یہ چیز قابل توجہ ہے کہ حضرت عربین العاصم بزم امیر حضرات کے خاص حمایتی اور  
معاون تھے۔ جیسا کہ تائیں اس پر شاہد ہے اگر بالغرض حضرت عثمان نے ان کو کسی تصب  
کی بناء الگ کیا ہوتا اور نا بالغرض پر ان سے یہ عینہ و اپس بیا ہوتا تو حضرت عروہ  
بن العاصم کو تلبی رجح ہونا چاہیے تھا۔ رجیلی کی وجہ سے بزم امیر کے نصف خلاف  
رسنہ بنکر ان کے خلاف گرد پ کے ساتھ تعاون ہو جاتے۔ بہان سماں بکس ہے۔

تو معلوم ہوا کہ مصر سے ان کی معزولی متعصبانہ تھی اور نہ اس کا ان کو رجح تھا بلکہ یہ منصب  
کی تبدیلی و قی مصالح کے تحت ہوتی تھی۔

نتیجہ :-

انہی ایام میں افریقیہ کا نام غس ابن الجیز کو دیتے جانے کا طعن مشبور ہے۔  
اس کا جواب انشاء اللہ تعالیٰ ریاعتبار اسال کے اتر بانو ازاری کے تحت پیش کیا جائیگا۔  
یہ عین باعتبار ای منصب کے اتر بانو ازاری کی جاہیزی ہیں۔ ان کے بعد بحث راجح نہ کو زیر  
ہوئی۔ اس میں یہ مسئلہ درج کیا جائے گا۔ رجوعہ تعالیٰ۔

## افادہ

اس مقصود پر اغراض کندہ لوگوں کی طرف سے تاریخ طبری حلیخم، میں اس اختت  
اس تھے ایک روایت پیش کی جاتی ہے جس میں حضرت عثمان پر یعنی تقید کی  
کتی ہے۔ اور کہا ہے کہ عثمان کا خون کا انحلال ہے۔ اور عبد اشدن سعد پر گرفتیں  
ذکر ہیں۔ یہ تمام یہ پیغی محمد بن ابی بکر و محمد بن ابی حذیفہ کی طرف سے ذکر کی گئی ہے۔  
— روایت اہناظیل ہے اس کو قتل کرنا پھر اس کا تجدید دینا مزید  
طوالت کا موجب ہے اس قدر اہناظیل ہے اسی تجھی جو ذکر کی ہے تعین روایت کے لیے کافی ہے۔  
— مختصر اس پر روایت و درایت کی کلام عرض ہے جو سنت طبائی کے لیے  
کافیت کرے گا۔ اور اس سے روایت اہنہا کا غیر معتبر مزداواضع ہو سکتا گا۔

باعتبار روایت کے گفتگو وہ اس طرح ہے ان جریر طبری نے محمد بن عفر  
بزم محمر نے زیری سے یقہنہ نقل کیا ہے۔  
(۱) — محمد بن جریر طبری نے تاریخ میں سب طرح کی صیغہ دسیفہ د

توبی طب دیاں مرضع بے اصل تمام قسم کی رعایات جس کر دی میں عموماً سندلاتہ  
ہیں کبھی نہیں لاتے۔ اپنے قول کے طور پر بات ذکر کر دیتے ہیں۔ یہ چیز ای علم پر داشت  
ہے۔ کوئی غنی امر نہیں اس روایت کی مذکورہ سند ذکر کی ہے۔

(۲) — طبری نے محمد بن عمر و اقدی کے یہ مال حاصل کیا ہے۔ امنی برک  
مشہور کتاب ہے، متذکر ہے، واضح الحدیث ہے۔

التقریب للہدیب و تہذیب اللہدیب، ج ۳، ص ۹۰

ص ۳۶۷ تخت محمد بن عمر و اقدی، ج ۹، ص ۹۰

ج ۹، ص ۳۴۲ تخت محمد بن عمر و اقدی

جب تک دوسرے ذریعے سے اس کے قبل کی تصدیق و توثیق نہ ہو جاتے تاہی  
تسلیم نہیں اور اس کی متفروذانہ اشیاء متذکر ہوتی ہیں۔ اس روایت میں جو کچھ  
درج ہے کسی صحیح روایت سے اس کی تصدیق نہیں ہوتی۔

(۳) — ماقولی نے عمر بن راشد سے تعلق کیا اور عمر اگرچہ نعمہ اوری ہے  
اوہ اس کے لیے درج و توثیق ہوتے کچھ اہل علم نے درج کی ہے۔ اس کے باوجود  
یہ بات بھی ملتی ہے کہ عمر کا ایک برادر زادہ ریاح خواہ زادہ ریاح خواہ زادہ ریاضی خواہ سرکے  
ذیخ و روایات ریاضی کتابوں، پیراں کو قدرت حاصل ہوئی اور اس نے ان میں  
تصوفات کر دیتے۔ اس مسئلہ کے لیے مندرجہ ذیل مقامات ملاحظہ فرمائیں۔ اور  
ابن حجر کے افاظ مندرجہ ذیل میں:-

قال ابو حامد ابن المشرق حدیث باطل و اس بیب  
فیہ ان معمرًا کان لدہ این ایخ راضی و کان معمر بیکنہ  
من کتبہ فادخل علیہ هذلاحدیث ۲

(۱) — میران الافتخار للنہجی، ج ۱، ص ۳۸، تخت

احمد بن الانباری بن نوح النیسا پوری۔

(۲) — تہذیب التہذیب لابن جوزی، ج ۱، ص ۱۷، تخت

احمد بن الانباری بن نوح

(۳) — ذیل اللآلی المصنوعہ اسیلی۔ کتاب الماقبہ مل

محلح علاری کھنڑی قید طبع تخت مناقب علی بن ابی طالب

یہاں پر بات لازماً قابل ذکر ہے کہ کوئی نیجے عنہی کرنے والا درست یقیناً عده تضییف

فرائے کو چیز تحریر کی تمام روایات مشتمل ہے اور گفتگو نہیں یہاں غلط ہے بلکہ مذکورہ واقعہ

علامہ نے عمر کی ان روایات کے تحت نقل کیا ہے جو تواعد مسلم کے خلاف ہے۔ مذکور اور

شاذ تسلیم کی روایات ہیں۔ شریعت کے مسئلہ تواعد کے خلاف نظر آتی میں اور ان کا کوئی

معیم محل تمام نہیں ہو سکتا۔ عمر سے ایسی روایات کے متعلق محققین علم انسن بشیک تصریح

کی ہے کہ ان میں استباہ و تخلیط پائی گئی ہے۔ اور ہماری زیرِ حجت طبری کی روایت بھی

ای اندیع کی ہے غلہزادہ بھی قابل قبول نہیں۔

والباید لابن نیشن، ج ۸، ص ۱۱۰، تخت عمنان غربیہ من الفزاری

و دائمة من الادباء

(۴) — پھر عمر نے اس نقصہ کو زہری سے لیا ہے اور یہ تمام واقعہ نہیں کارپنا

قول ہے۔ اس ذر کے کم معرفت شخص کا قول نہیں۔ زہری شرعاً دی ہے لیکن قابل خوبیہ

بات ہے کہ این شہاب زہری اس وقت موجود ہی نہ تھے۔ بلکہ ان کی پیدائش ۶۷۷ھ

میں علماء نے نکھی ہے۔ اور یہ واقعہ جگ افریقی کا قریب اسلامی میں پیش کیا تھا۔

(۵) — سیا کر این خیاط کا سارا لگ رکا ہے اور طبری نے اس کوں سلسلہ کے تحت درج کیا

ہے لیکن خلیفہ این خیاط کی تحقیق درست معلوم ہوتی ہے۔ گویا کہ قریب ایضاً قریب اکتب اس اس

علامہ زہری بعد میں پیدا ہوئے تھے پھر ان کا اس شعور کم انکم پندرہ سال ہی کجا جائے

تو سیستاں سال ہوتے۔ اتنی متھن کے اندر یہ روایت کہاں کہاں رہی۔ کس کس نے اسے بیان کیا کہ اس شخص نے ابن شہاب زہری کو سنا فی سارے مراحل قابلِ آتمل ہیں لیں کے مقابل متصال السندا در صحیح روایات جو ہیں جن میں یہ مطاعن عثمانی نہیں ہیں ان کو قبل کیا جاتے گا اور اس روایت کو تردیک سمجھا جائے گا۔

یہ دونوں بجا ہیں کام علی و قولی تصاد ہوا۔ اس صورت میں عبدالرحمٰن بن ابی بکر کے علیٰ تعاون کو تقدیم کر کھا جائے گا اور محمد بن ابی بکر کے اختلاف کو مُخزٰر کر دیا جائیگا۔ اس لیے کہ عبدالرحمٰن کا مقام و مرتبہ محمد بن ابی بکر پڑھنے پر بھاط سے فائق ہے۔

اس کے علاوہ ایک یہ پڑھنے سوچئے کی ہے۔ اس روایت کی رو سے محمد بن ابی بکر اور محمد بن ابی حذیفہ نے یہ نام شورش جنگ کے مرتفع پر جا کر کھڑی کی ہے۔ یہاں مدینہ شریعت میں یہ مشکل کیوں نہیں اٹھایا؟ اگر یہ مسائل صحیح تھے تو ان کو پہلے کرزا اسلام مدینہ میں لوگوں کے سامنے بات کھنی جا ہے تو صورت سے اگر تمل کر دیاں جنگ میں جا کر اس کا کیا موقع تھا؟ خلاصہ المرام یہ ہے کہ یہ روایت عقولاً بھی قابلِ تسلیم نہیں ہے جیسا کہ فقلماً تقابل قبول ہے۔

**روایت کے اعتبار سے اس پر کلام** قابل غیرہ ہے لازماً روایت کی بیان کردہ اداثہ درست ذہن کری جائیں رکذ عثمانؓ میں ملائیں علیب ہیں اس وجہ سے ان فائزہ گرنا درست ہے وغیرہ) تو جنگ افریقیہ کی اس ہمہ میں مدینہ منورہ سے اکابر صحابہ اور یاشی و قریشی جوانوں کی زیکر بڑی جماعت مشکل این عقولی عرب و بن العباس، ایں بیان عبدالرحمٰن بن ابی بکر عبداللہ بن زیبرؓ العام، مشورہ بن مخزوم، بسرین اطاعت۔ میرزا حسن و میرزا حسینؓ (بعقول ابن خلدون) وغیرہ کیوں شرکیب چہا دھوتے۔ ان لوگوں کو پہلے حضرت عثمانؓ پر، پھر عبداللہ بن سعد پر یہی اعتراضات کھڑے کرنے چاہیے تھے کیونکہ ناقرضاً فالم کیے؛ خاموشی کے ساتھ عبداللہ بن سعد بن ابی سرہ کے ماختہ ہو کر کل مہموں میں کیوں شامل ہو گئے؟

دوسری یہ چیز قابل توجیہ ہے، محمد بن ابی بکر و محمد بن ابی حذیفہ دونوں چھوٹے طبقہ کے لوگ ہیں جسے بڑے اشراف و اکابر قریش تو نہ کورہ مطاعن کو منتظر رکھیں اور تیریجوب پھیلائیں یہ جو موٹے لوگ ان عرب کا پریا رکریں گویا ان کو یہ عین نظر کئے اور اکابر کو نظر نہ کئے۔

اوہ بقول بلا ذمی حضرت ابو بکرؓ کے صاحبزادے عبدالرحمٰن بن ابی بکرؓ اس جنگ افریقیہ میں عبداللہ بن سعد کی ماحتی میں بخششی شرکیب ہوتے اور ان کے برادر محمد بن ابی بکر عبداللہ بن سعد پر اور حضرت عثمانؓ و وزر اپر شدت سے اس مرقد پر طعنہ زدی اٹھایا

## مروان بن الحکم کے متعلقہ امور

(۱)

خطائیں موقعہ ہو قعده صادر ہوئی ہوں۔ اللہ اس کو محافت فرمایاں لیکن اس کی خوبی کا پہلو سامنے لانا ایک علی اور تاریخی ضرورت ہے۔ اس بنا پر یہ آئندہ سطوں میں مردان قصیر کا دوسرا رُخ عوام کے سامنے پیش کرتے ہیں تاکہ منصف طبائع خود بخود صدیق سے مطلع ہو سکیں۔ اور مخالفین مروان نے جو مردان کا کردابطہ و تھارت بیان کیا ہے اس کے ساتھ موازنہ کر سکیں۔

(۲) — قبل ازین بحث اول میں مروان کے منصب و ہمدرد کے متعلق لفظراً بعض اشیاء درکمکی ہیں ان کو بھی ذکر کرو مردان میں بخواہ کھیں نیز یہ بھی عرض ہے کہ مردان کی مندرجہ اشیاء، عثمانی دور کے ساتھ مخصوص ہیں بلکہ کوئی پیشی بعد کے زور کی ہیں۔ گویا کہ مردان کی شخصیت کے اعتبار سے بحث ہو رہی ہے۔

(۳) — اس بحث کے آخر میں بعض شہبات کا انزال بھی مناسب ہے انشاء اللہ تعالیٰ اس کو حسب موقعہ پیش نہ دست کیا جائے گا۔

قصص حالات — مروان کے ولاد کا نام الحکم بن ابی العاص بن امیة ہے حضور افسوس صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے وقت بعض علماء کے ہاں مروان کی غریبانی سال اور بعض کے نزدیک اٹھا سال تھی۔ یہ اپنے والد کی حیثیت میں ان کے انتقال نکل دینے شریعت میں مقیم رہا اور الحکم بن ابی العاص کی وفات سلطنت میں ہی تھی۔

..... قالوا قبض رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم و مروان بن الحکم بن ابی العاص شمان سنین فلم يزل مع ابیه حتى مات ابیه الحکم بن ابی العاص فی خلافۃ عثمان بن عفان ... الخ

(۱) — طبقات ابن سعد، ج ۵، ص ۲۲۳۔

مروان بن الحکم طبع لیدن۔

حضرت عثمانؑ نے جن افراد کو حکومت کے کاموں میں شامل کیا تھا ان میں ایک مردان بن الحکم بھی ہے۔

حضرت عثمانؑ کے باقی تاریب کی طرح اس پر بھی کافی قسم کی تفصیلیں کی جاتی ہیں مردان کی خوبیاں مددوم کر دی گئی ہیں اور خرابیاں اچاکر کی گئی ہیں۔ حالانکہ ایک شخص میں اگر خاصیاں ہوتی ہیں تو ضرور کچھ خوبیاں بھی ہوتی ہیں۔ تو اس اعتبار سے یہاں مروانؑ کے جستہ جستہ حالات ذکر کیے جاتے ہیں۔

(۱) — مروان کی زندگی کا وہ نقشہ جو اقرانِ کنندگان نے پیش کیا ہے اس میں قبائلی تعصیب اور تاریخی بے راہ روی کو بہت کچھ دغدغہ ہے۔ ابھی تاریخی مواد پر نظر کرتے ہوئے بعض علماء اور مصنفوں نے مروانؑ پر تفصیل کر دی ہے۔

آئینہ سطور میں ہم مروان کی زندگی کے چند حالات و واقعات پیش کرتے ہیں جن سے اس کی اہمیت و صلاحیت نمایاں ہو گی اس کا اغلقان کردا روز روشن کی طرح عیاں ہو گا۔ قبائلی تعصیب کا جواب بھی ساتھ ساتھ ہو گا۔ اسی انتیازات بے وزن نظر آئیں گے۔ بجز ما شتم اور سونا امیت کے تعلقات کا بہتر پڑھ بھی سامنے آگئے گا۔

(۲) — مروان کی حصہ حکومت کے ہم دعویداً نہیں ہیں۔ اور زندہ ہم اس بات پر مصہب ہیں کہ مروان سے کوئی خطاب سرزد نہیں ہوتی۔ ہو سکتا ہے اس سے بعض

(۲) — الاصابه، ص ۲۵۶، ج ۳۔ بعد الاستیعاب

مروان بن الحكم، فی القسم الثاني۔

” مات الحكم سنة اثنين وثلاثين في خلافة عثمان ”

(۳) — الاصابه، ج ۱، ص ۲۵۳۔ تحت الحكم بن أبي العاص

— ماہ رمضان المبارک ۲۵ هجری میں ۴۳ سال کی عمر پا کر رشتہ میں مرwan

نے اس داروغانی سے استقال کیا۔

” ممات فی شهر رمضان سنة خمس وستین بدمشق ... الخ ”

(۱) — اربعین رجال الصعین، ص ۵۰۵۔ تحت

مروان بن الحكم۔ طبع جید را در کن۔

(۲) — الاصابه، ص ۲۵۳، ج ۳۔ بعد الاستیعاب تحت

مروان فی اقسم الثاني۔ طبع مصر

(۳) — البدایر للابن کشیر، ج ۸، ص ۲۶۔ آخر ترجمة

مروان بن الحكم۔

**داما عثمان** حضرت عثمانؑ کے نزدیک مروانؓ عمر اخلاق اور بہتر کردار کا ملکا تھا۔

اس بیے انہوں نے اپنے اس چاپزاد برادر کو اپنی صاحبزادی ام البن

الکبریٰ نکاح میں دیتھی۔ اس سے مروان کی اولاد ہیئی اور اتم ایمان الکبریٰ مروانؓ کی

روجہت میں ہی فوت ہوئی۔

” ... وتنزوجت ام ایمان الکبریٰ مروان بن الحكم بن ابو العاص ”

فولدت له و توفيت عنده زوجة ایاًها عثمان ”

نسب ترشی، ص ۱۱۲۔ تحت اولاد عثمان ”

— اس کے بعد تغیری خاندان اور مروان کے قبیلے کے مابین چند رشتہ ذکر

کیے جاتے ہیں بغیر ملاحظہ فراہم۔

(۱) — علماء انساب نے لکھا ہے کہ حضرت

حضرت علیؑ کی اولاد اور مروان

علیؑ کی صاحبزادی تملک مروان بن الحكم کے

کے خاندان کے باہمی رشتہ

لڑکے معاویہ کے نکاح میں تھی۔ تملک کا

نکاح اس سے قبل ابوالہیاج عبد اللہ بن ابی سفیان بن الحارث بن عبدالمطلب کے

ساختھا۔ اس کی رملہ سے اولاد بھی ہوتی تھیں یہ اولاد فوت ہو کر نہیں ہو گئی۔ اس کے

بیوی طلاق کا نکاح مروان کے لڑکے معاویہ کے ساختھ ہو گا۔

اول (۱) — دکانت رملہ بنت علی عند ابی البیاج واسمه عبد الله

بن ابی سفیان بن الحارث بن عبدالمطلب ولدت لہ و قد

انقضی و لد ابی سفیان بن الحارث ثم خلف علیہا معاویۃ بن

محمد بن الحكم بن ابی العاصی۔

كتاب نسب فرش، ص ۵۵۔ تحت اولاد ابی بن ابی طالب)

(۲) — ... و معاویۃ — شفیق عبد الملک ...

... و تنزیح رملہ بنت علی بن ابی طالب بعد ابی البیاج عبد الله

بن ابی سفیان بن الحارث بن عبدالمطلب۔

زوجہ انساب العرب لابن حزم، ص ۷۸۔ تحت

اولاد الحكم بن ابی العاصی و ولد مروان ابیہ

(۳) — در در رشتہ علماء انساب نے اس طرح لکھا ہے کہ حضرت امام حسنؑ

کے لڑکے حسن شیعی کی بیکی زینتہ مروان کے پوتوں ویلیم بن عبد الملک کے نکاح

میں تھی بیکی وہ خلیفہ تھا اور بیکی زینتہ وہ ہیں کہ جن کی ماں حضرت فاطمہ بنت

حسین بن علیؑ ابی طالب ہیں۔

مصعب بن عبد الله النبیری نے حسن شنی کی اولاد کے تحت پیر شتمہ راج  
کیا ہے۔

و كانت زينب بنت حسن بن حسن بن علي عند الوليد  
بن عبد الملك بن مروان وهو خليفة<sup>١</sup>

كتاب ثقب قرني لصعب نبيري ص ۵۲  
تحت اولاد حسن شنی<sup>٢</sup>

اور ان حزم نے جمہرة الانساب میں مروان بن الحکم کی اولاد کی تفصیل کے  
تحت رشته ذکورہ بالذکر کیا ہے۔

..... ولد معاوية بن مروان بن عبد الملك الوليد  
بن معاوية امه زینب بنت الحسن بن الحسن بن علي بن ابي  
طالب<sup>٣</sup>

رجمۃ انساب العرب لابن حزم الاندلسی<sup>٤</sup>  
تحت اولاد مروان بن الحکم

فائدہ : ناظرین کرام پر واضح رہے کہ معاویہ بن مروان کے نکاح میں بڑی  
بنت علی پیغمبر تھی اور زینب بنت حسن شنی اس کے نکاح میں اس کے بعد آئی تھیں  
ران ہر دو کے نکاح کا زمانہ اگل الگ ہے اور زینب بنت حسن شنی کی کیے بعد  
ویگرے دو غاوند تھے ایک معاویہ بن مروان تھا اس کے بعد مروان کا پوتا ولید بن  
عبدالملک بن مروان تھا یہ تصیرع معلوم نہیں ہو سکی کہ پہلے کس کے نکاح میں تھی اور  
بعد میں کس کے نکاح میں اُنکی چچا اور بھٹکیتھے کے نکاح  
میں کیسے بعد گرے ایک عورت کا منکور ہونا کوئی عیسیٰ نہیں۔  
سوم (۳) — اور اس خاندان کا تیر راشتہ اس فن کے علماء نے اس طرح

لکھا ہے کہ :-

حضرت سیدنا حسن بن علی الرضا کے اٹکے زید بن حسن کی برقی نفیسه  
کا نکاح مروان کے پرستے ولید بن عبد الملک بن مروان سے ہوا اور اس  
سے اولاد بھی ہوتی۔

..... و نفیسه بنت زید تزوجها ولید بن عبد الملک  
بن مروان فتوّقیت عنده دامماً لایۃ بنت عبد الله بن  
عباس بن عبد المطلب بن هاشم<sup>٤</sup>  
طبعات ابن سعد، ج ۵، ص ۲۲۳۔ تخت

زید بن حسن علی بن ابی طالب

..... و كان لزيد ابنة اسمها نفیسه خرجت الى الولید بن  
عبدالملک بن مروان فولدت منه

و قد تقدیل اسما خرجت الى عبد الملك بن مروان انعامات  
حاملًا منه والاصح الا دل و كان زید يفدي على الولید بن عبد الملك  
ويقع على سريره ويكرمه لكان ابنته<sup>٥</sup>

(عمدة الطالب في انساب آل ابی طالب از  
سید جمال الدین ابن عنترة الشیعی ص ۷۰)  
المقصد الاول تحت عقب زید بن حسن

تبیینی : بعض علماء نہ کہا ہے کہ نفیسه کا نکاح عبد الملک سے ہوا بلکہ یہ صحیح  
نہیں بلکہ ولید بن عبد الملک بن مروان کے ساتھ نکاح ہونا صحیح ہے اور فقط خروجت  
کی تبعیش شیعی علمائی طرف سے ہے ہمارے علماء نے اس طرح نہیں ذکر کیا۔ فاہم  
چہارم (۴) — اور چھتھا شرط اس طرح منقول ہے کہ مروان بن الحکم کے حقیقی جانی

الحارث بن الحكم کے پوتے و مشمی اسماعیل بن عبد الملک بن الحارث کے نکاح میں حضرت امام حسن بن علی المنشی کی پرتو صدیہ خدیجہ بنت حسین بن علی بن علی بن ابی طالب تھی اس سے اسماعیل مذکور کی اولاد (سلسلہ) اسماق حسین، محمد وغیرہ بھی ہوئی۔ اور خدیجہ کو بعض علماء امام کلثوم کے نام سے ذکر کرتے ہیں۔

..... فولڈ اسماعیل بن عبد الملک بن الحارث مسلمہ دا سلحن د مردان و حسیناً حمداً ا تم ام کلثوم بنت الحسین بن الحسن بن علی بن ابی طالب ॥

(۱) — کتاب نسب قریش مصعب الزبری، بہا  
تحت الحارث بن الحكم۔

(۲) — کتاب نسب قریش، ص ۱۴۹، تحت حسن بن علی بن ابی طالب۔

..... ولد اسماعیل بن عبد الملک بن الحارث بن الحكم المذکور محمد الکید الحسین د اسماق و مسلمہ اعم خدیجۃ بنت الحسین بن حسن بن علی بن ابی طالب ॥

زبہرة انساب العرب لابن خزم، ص ۰۹۔  
تحت اولاد محمد بن مردان بن الحكم

پنجھم (۵) اوس پانچواں رشتہ علامہ ابن خزم نے اسی مقام میں یہ ذکر کیا ہے کہ تدبیک مذکورہ کے بعد خدیجہ کی چاڑا دہن مسماۃ عما وہ بنت الحسن بن الحسن بن علی بن ابی طالب (ا) اسماعیل مذکور کے نکاح میں آئی اور اس سے (محمد الاصغر، الولید، یزید وغیرہ) کمیل کی اولاد ہوئی۔

..... وولڈ اسماعیل بن عبد الملک بن الحارث ہو، الحارث

..... محمد الاصغر والولید و یزید اعم حمادۃ بنت الحسن بن الحسن بن علی بن ابی طالب خلفت علیہا بعد بنت علیہا المذکورۃ ॥

دیہرۃ انساب العرب، ص ۰۹، تاجست و لمحمد بن مردان بن الحكم

من دربہ بالاعنوں کے تحت متعدد رشتہ داریاں ان ہر دخاندنوں کی ذکر کر دی کی ہیں۔ یعنی تعلقات ”دو زوں قابل کو ایک دوسرے کے قریب کرنے کے لیے عمدہ اثر ہیں جو حدیث کے لیے تاریخ کے اوراق پر ثابت ہیں اور عمدہ شہادتیں ہیں جن کی تلاش کا شکل ہے۔

اب اگر وقعی طور پر لگا ہے کہا ہے ان خاندانوں کے درمیان کوئی تازعہ یا مانع اسے پہنچانے آیا ہے تو اس کا قدر و قوع ایک وقعی مسئلہ کی حیثیت ہے متصور ہو گا جیسے وقعی مسئلہ ملنے آتے ہیں اور فرو ہو جایا کرتے ہیں اور ان کو اپنی حدود میں ختم کر دیا جاتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس قسم کے تازعات عوام و قومی ہو کر اکرتے ہیں اور رشتہ داری کا تعلق دا کی ہوتا ہے اور پہنچا پاشتہ تک جاری رہتا ہے۔

پہنچا بخی مزاد میں جوان خاندانوں کے درمیان اختلافات کی راستائیں نکر کی جاتی ہیں ان میں اصلیت کم ہوتی ہے اور افراد و قفڑیوں کو زیبادہ ذلیل ہوتا ہے۔ ان تاریخی چزوں کو عینی بحقیقت قرار دینا کسی طرح صحیح نہیں ہوتا۔

..... تمام رشتہ حضرت علی المرضی اولاد شریعت نے مردان کے خاندان کو بخوبی دیئے اور برضا مندی یعنی تعلق قائم کیے۔ یعنی خاندانی خانائی میں ان کے ذریعہ یہ پہنچا بخی ہوتی ہے کہ حضرت قریشی کا خاندان مردان کے خاندان کو بخوبی نہیں بانست بلکہ اچھا بجھتے تھے اسی بنا پر یہ سبی تعلقات باہمی تاریخی

نیز واضح ہوا کہ مروان بن حکم کے حق میں قباقتوں کی داستانیں صحیح نہیں ہیں۔ جس طرح بعد واسے لوگوں نے پیش کی ہیں۔ اس لیے کہ مروان کے خاندان کے ساتھ رشتے قائم کرنے والے ہاشمی حضرات اس دور کے قریب تر لوگ ہیں ان پر یہ نام ”مروانی کا ستانیاں“ آشنا را ہمنی جا بھیجیں اور ان کے ساتھ مروانی کو داروازہ ہماچا چاہیے تھا۔

بایں ہمہ اگر ہاشمی بزرگ یہ دامی نسبتیں اس قبلہ کے ساتھ قائم کرتے ہیں تو ان حضرات نے خاندانی تعامل اور علی تعاون کے ذریعہ یہ ثابت کر دیا کہ مروان اور اس کا خاندان اس طرح قابل نفرت اور لائی مذمت نہیں ہے جس طرح روایات کے راویوں نے قوم میں نشر کر دیا ہے۔

### علمی قابلیت اور ثقاہت

مروان کے علمی مقام اور قابلیت کے متعلق ہماری دینی کتب میں بہت سچے موارد موجود ہے چند ایک چیزیں اس تصوون کے متعلق ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کی جاتی ہیں۔

— مروان بن الحکم کی علمی ثقیق اس تدریست ہے کہ اکابر صاحبو کرام مثلاً حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی اور حضرت زید بن ثابت بعد الرحلہ بن الاسد وغیرہم سے روایات حديث اور مسائل شرعی نقل کرتا ہے۔ اور مروان سے بعض صحابہ کرام اور اکابر تابعین مثلاً سهل بن سعد راصحابی (علی بن الحسین رالتابعی)، عروہ بن الزبیر (رلتابعی)، سعید بن المیتب و مجاہد فخر یہم روایت حاصل کرتے ہیں۔

”ردعی مروان عن عمود عثمان و علی بن الحسین و عروہ بن الزبیر عنده رصوون سهل بن سعد، علی بن الحسین و عروہ بن الزبیر وابویکربن عبد الرحمن۔“

(۱) — دکتاب البری و السعدیل ابن ابی حاتم الرازی

- ج ۳-ق ۱، ص ۱۶۷ تخت مروان بن الحکم۔ طبع دکن۔
- (۲) — الجعیین رجال الصیحیین، ص ۱۰۰-۱۰۵ تخت مروان
- بن الحکم بن ابی العاص طبع دکن۔
- علماء کرام نے لکھا ہے کہ مروان بن الحکم کا مقام حدیث میں مستند و معتبر ہے یہ نوں حدیث میں مشتمل نہیں۔ اس کی روایت پر اکابر محدثین اور کیا رفاقت ہے اتنے اعتماد کیا ہے۔ اور اس کی روایات کو اپنی اسانید کے ساتھ لکھوں میں نقل کیا ہے مروان کی چند ایک روایات بطور نمونہ ذکر کی جاتی ہیں۔
- عروہ بن الزبیر کہتے ہیں کہ حدیث کے باب میں مروان نہیں۔
- سهل بن سعد صحابی رسول اللہ تعالیٰ اللہ علیہ وآلہ وآلہ وسیدہ مروان کے صدق پر اعتماد کر کے اس سے روایت نقل کی ہے۔
- امام الakk نے مروان کی حدیث اور اس کی مجہدیان راستے پر پورا اقتداء کیا اور اپنے ”مؤطا“ میں مروان سے متعدد شرعی مسائل نقل کیے اور مسلم کے علاوہ اپنی محدثین نے مروان کی روایات پر اعتماد کیا ہے۔
- قال عروة بن الزبیر کان مروان لا یتّهم فی الحدیث۔
- و قد روی عنہ سهل بن سعد الساعدي الصحاوي اعتماداً علی صدقته...؟
- و قد اعتمد مالک علی حدیثہ ورأیہ والباقوون سوی مسلم رصدی اسراری مقدمہ فتح الباری (ابن حجر، ج ۴-۴۹۲ تخت حرث المیم بلج مصر)۔
- موطأ امام مالک** امام مالک نے اپنی مشہور تصنیف موطأ کے متعدد مفاتیح میں مروان بن الحکم سے شرعی مسائل مسائل باسن نقل کیے ہیں اور

اس پر پوری طرح اعتماد کیا ہے مثال کے طور پر چند مقام ذکر کیے جاتے ہیں :-

(۱) — المؤطلا، لام مالک، ص ۲۳۰، طبع مجتبائی دہلی تخت

الموضع من مس الفرج -

(۲) — المؤطلا، امام مالک، ص ۲۳۱، طبع مجتبائی دہلی -

كتاب الصيام، باب ما جاء في صيام الذي يصبح جنباً -

(۳) — المؤطلا، امام مالک، ص ۲۳۲، طبع مجتبائی دہلی  
جامع ما جاء في الصيام على المسير -

(۴) — المؤطلا، امام مالک، ص ۲۳۳، طبع مجتبائی دہلی  
تحت الفحاص في القتل -

(۵) — المؤطلا، امام مالک، ص ۲۳۴، کتاب الشرف  
باب ما لاقطع فيه طبع دہلی -

**مؤطلا امام محمد** اسی طرح امام محمد بن حسن الشیبائی نے بھی اپنی کتاب "مؤطلا" میں مردان بن الحکم سے متعدد یعنی مسائل باشد نقل کیے ہیں اور پورے دلوقت کے ساتھ انہیں درج کیا ہے۔ ذیل میں ابواب کے ذریعہ شاذی کرداری ہے۔ تمام عمارت نقل کرنے میں تطبیق تھی۔ اس میں یہ صورت اختیاری ہے۔ اہل علم سورج فرمائکر قتل فرمائکرتے ہیں۔

(۱) — مؤطلا، امام محمد بن حسن الشیبائی، ص ۲۶۸، اطبع

مصنفوں کھنڈوں باب الجبل طبع را الفجری

روضان و صوفیہ -

(۲) — مؤطلا، امام محمد بن حسن الشیبائی، ص ۲۹۰، باب

دربة الأشنان

(۳) — مؤطلا، امام محمد، ص ۲۴۹، کتاب المحدود بباب

من سرق ثغرًا وغيره زالك مالم يجز -

(۴) — مؤطلا، امام محمد، ص ۲۳۳، باب المحتسب کتاب  
المحدود -

(۵) — مؤطلا، امام محمد، ص ۲۳۴، کتاب المسير بباب  
الہبۃ والصدقة مطبوعہ مصطفیٰ کھنڈوں -

مشہور حدیث عبد الرزاق نے اپنی تصنیف "المصنف"

**المصنف عبد الرزاق** میں مردان کے ذریعہ اپنی سند کے ساتھ حضرت علی الرضا  
کا ایک فرمان نقل کیا ہے جو بحث ایلام کے سلسلے ہے۔

"..... مردان نے ہبہ کہ حضرت علی نے فرمایا کہ ایلام کے چار ماہ

جب گزر جائیں تو ایلام کئندہ شخص کو محبوس کر کے محبوس کیا جاتے گا۔  
یا تو اس عورت کے حق میں دسم سے، رجوع کرے، یا پھر طلاق میے  
دے۔"

یہ روایت کرنے کے بعد مردان نے ہبہ کہ اگر اس نوعیت کا تائزہ  
میرے سامنے آئے گا تو علی الرضا کے فرمان کے مطابق میں فیصلہ  
کروں گا"

— عن عبد الرزاق عن الشیری عن لیث عن جعہد عن

مروان عن علی قال اذا مرضت الاربعة فانه يحبس حتى يئن

او يطلق قال مردان ولو دللت هذ القضيتم فيه بقضى

عليه - راجع — المصنف عبد الرزاق، ج ۴، ص ۲۵۴، طبع اول

مجلس علمی باب المحتسب الاربعة بحث ایلام، طبع یروت

کی روایت کتاب الوکالت میں ذکر کی ہے۔  
 ..... عن ابن شهاب قال وزعم عروة ان مروان  
 بن الحكم والمسد بن الحزم اخبار ان رسول الله صلی اللہ  
 علیہ وسلم قام حين جاءه وفدهوا ز مسلمین ... الخ  
 بخاری شریف، ج ۱، ص ۳۰۹۔ کتاب الوکالت، باب  
 اذا دعہب شيئاً لوكيل... الخ۔ طبع فرمودہ۔ پہلی۔  
 اسی طرح مروان سے سہل بن سعد الساعدي (صحابی) و دیگر تائیین نے روایت  
 ماسل کی ہے وہ بھی بخاری میں ہے۔ اس پیڑکی تائید و تصدیق حافظ ابن حجر نے  
 تقدیر فتح الباری میں اس الفاظ سے کہ ہے کہ مروان بن الحكم الاصمی حدیثان... الخ  
 بخاری میں مروان کی دو دعویٰ صدیقین منقول ہیں۔  
 (بہدی الساری مقدمہ فتح الباری، ص ۱۹۲۔ ۲۶۔)  
 تخت ذکر عده مائل صالحی فی صحیح البخاری موصول اور  
 مطہقاً... الخ۔  
 اور ابن حجر مقدمہ فتح الباری میں فرماتے ہیں۔  
 ..... فاما حمل عنه سهل بن سعد و عروة بن  
 الزبير و على بن الحسين و أبو عبيدة بن عبد الرحمن بن  
 الحارث وهو لواء اخرج البخاري احاديثهم عنه في  
 صحيحه... الخ۔  
 رسنی الساری، ج ۲، ص ۱۶۳۔ تخت جوت  
 المیم۔ طبع مصر۔  
 اس مقام میں حافظ ابن حجر نے وضاحت کر دی کہ مروان بن حکم کے

— اور المصنف لابن الی شیبہ، جلد خامس میں مروان کا یہ قول یہ الفاظ  
 زیل منقول ہے۔  
 ..... قال مروان ولو لذیت لفعلت مثل ما يفعل  
 والمصنف لابن الی شیبہ، ج ۵، ص ۱۳۱۔ طبع جید آبردن  
 تخت فی المولی یوقت۔ ایجات ایلان۔  
مسند امام احمد امام احمد نے مسند امام احمد، جلد رابع میں ایک مستقل عنوان  
 قائم کیا ہے۔ اس میں المسور بن عمرۃ الزہبی اور مروان  
 بن حکم کی روایات کو ملکا کر درج کیا ہے۔ اور المسور بن عمرۃ صفا رضا بیہی میں سے ہیں۔  
 ص ۳۲۲، ج ۳ سے لے کر ص ۳۳۷ تک اور دونوں حضرات کی بہت سی روایات  
 مسند احمد میں مدون ہیں اور عززان ان الفاظ کے ساتھ قائم کیا ہے۔  
 — حدیث المسور بن عمرۃ الزہبی و مروان بن حکم رضی اللہ عنہما  
 — اور مسند احمد جلد خامس میں زید بن ثابت کی روایات کے تخت بھی  
 مروان کی روایت نقل کی ہے۔  
 ..... عروة بن الزبیر اور مروان اخبارہ فارغ تی  
 زید بن ثابت مالک تقدراً فی المغرب بقصاص المفضل... الخ  
مسند احمد، ج ۵، ص ۱۸۹۔ متفقہ بکنز العمال تخت  
 زید بن ثابت۔ طبع مصر، تدقیق طبع۔  
 اسی طرح مسند اہلہ کے مقدمہ مقامات میں مروان کی روایات مستیا۔  
 ہرچی ہیں یہ نشان دہی بطور نمونہ پیش کردی گئی ہے۔  
 بخاری شریف امام بخاریؓ نے مروان بن حکم کی روایات صحیح بخاری میں ذکر

سے روایت حاصل کرنے والے بعض صحابہ کرام کے علاوہ بڑے بڑے اکابر تابعین شیلہ عروہ بن زبیر اور امام زین الحادیین (علیہما السلام) وغیرہمیں جنہوں نے مروان پر دینی و علمی اعتماد کرتے ہوئے روایت محوالہ کی ہے اور شرعی مسائل ان سے نقل کیے ہیں اور امام بخاری نے ان چیزوں کو صحیح بخاری میں ذکر کیا ہے۔

## (فائدہ)

اہل علم کی اطلاع کے لیے وہن ہے کہ امام بخاری نے اپنی تابعیہ کی جلد راجحہ القسم الاول (ص ۳۶۸) میں مختصر ساز ذکر کیا ہے لیکن ناقداً کہ کوئی پیغمبر مروان کے حق میں نہیں ذکر کی اور اسی طرح ابن ابی حاتم رازی نے کتاب البحر والقیدیہ بل رابع القسم الاول (ص ۱۴) میں مروان کا ذکر مختصر ذکر کیا ہے کہ فلاں صحابی اوفلان تابعی نے مروان سے روایت حاصل کی لیکن مروان پرقد کا لفظ نہیں لکھا ہوتا تھا درج کی ہے۔

اہل علم حضرات کو معلوم ہے کہ مذکورہ دونوں کتابیں تراجم و رجال کی کتب کے لیے آخذ کی جیتیت رکھتی ہیں یہ کتابیں مروان کی شنیدات سے خاموش ہیں وہ نہ صاف نہیں ذکر کر تیں جو بعد کے لوگوں نے تاریخ ذخائر سے متاثر ہو کر ذکر کر دیئے ہیں۔

**مروان کا دینی و علمی مقام**  
علماء ابن کثیر و ابن البدایہ میں مروان کے ترجیح کے تحت مروان کی اعلیٰ صلاحیتوں اور اور فضیلتوں میں شمار کیا ہے۔ وہاں حضرت معاویہؓ کا قول مروان کے حق میں نقل کیا ہے جس سے مروان کی علمی اور دینی قابلیت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

(۱) ابیر معاویہ نے فرمایا کہ مروان بن الحكم اللہ کی کتاب کا قاری ہے اللہ کے دین کا فقیہ ہے، اللہ کے محدود مقام کرنے میں ضبوط ہے۔  
” فقال أبا معاوية لكتاب الله الفقيه في دين الله الشديد في حدود الله مروان بن الحكم“

(دالبدایہ، ج ۸، ص ۲۵۷) تحقیق ترجمہ مروان بن الحكم

(۲) اس کے بعد مروان کے عہدہ قضا کا بیان درج ہے اور امام احمد سے منقول ہے کہ را بیر معاویہ کے ذریعیں بعض وغیرہ مروان مضاف قضا پر بھی فائز تھا اور ابیر المؤمنین عرب شکر کے فیصلہ شدہ قضا کا بھی رشی میں اپنے مقدمات کا فیصلہ صادر کرنا تھا۔

”عن الإمام أحمد قال يقال كان عند مروان قضى وكان يتبعه قضى ياعمر بن الخطاب“

(دالبدایہ، ج ۸، ص ۲۵۸) تحقیق ترجمہ مروان

(۳) اور حافظ ابن حجر عسقلانی نے الصادیب میں مروان کی ملی یافت کو ان الفاظ میں نقل کیا ہے کہ ”مروان اپنے دور کے فقہار میں شمار کیا جاتا تھا۔“ ... وہاں یعنی ”بعد الفقيهاء... الخ“

(الصادیب بعد الاستیعاب، ج ۳، ص ۲۵۸) تحقیق

مروان بن الحكم فی القسم الثاني

(۴) علامہ ابن تیمیہؓ نے مروان کا علمی و فقیہی مقام ان الفاظ کے ساتھ درج کیا ہے۔  
”... اخرج اهل الصحاح عدة احادیث عن مروان ولهم قوله مع  
أهل الفتيا... الخ“

(منہاج الشستہ، ج ۳ ص ۱۸۹)

یعنی صحابہؐ کے محدثین نے متعدد احادیث مروان سے تخریج کی ہیں اور ایں ماقولی میں مروان کا قول دیا جاتا ہے۔

(۵) — نذر کردہ چند ایک چیزیں مروان کی علیٰ تعابیت کی ذکر کی ہیں۔ اب ہم اُخْرَ مِنْ قَاضِيِ الْعَرَبِ الْمُتَقْرِبِ إِلَى حَدَّ كَوْفَلِ مَرْوَانَ كَمْ مِنْ درج کرتے ہیں تاکہ ناظرین کرام مروان کے علیٰ مقام کا (نمازہ کر سکیں۔ فرماتے ہیں کہ

— مروان صحابہؐ کرام اور تابعین اور فقہائے مسلمین کے زندگی عادل اور شفاف اور مُهِمْ ہے۔ اب اسی پر مبنی تحریکیں اپنے معاشری کے لئے پیش کر دیں۔

— بہرحال صحابہؐ کرام وضی اللہ عنہم میں سے سبیل بن سعد انصاریؓ نے مروان سے روایت نقل کی ہے۔ مروان تابعی ہے اور وہ اپنے ہمصروں سے ایک قول کے اعتبار سے صحابی ہونے کے شرف میں فضیلت حاصل کر رکھا ہے۔

— فقہائے زبان کے ہاں ان کی عکالت اور عقاید اخلاق انتہائی تکمیل ہے۔ وہ اس کے فتویٰ کی طرف اتنا کات کرتے ہیں اور اس کی روایات کو تسلیم کرتے ہیں۔

— بے وزن مورخین اور بے وقت ادب اپنے مقام کے مطابق مروان پر ناقہ ان کلام کرتے ہیں۔

— ..... مردان رجل عدل من نباد الامة عند اصحابه والتابعين وفتیان المسلمين۔

— اما الصحابة فان سبیل بن سعد الساعدي روایت عنہ۔

— واما التابعون فالصحابه في السن وان جاز حصر باسم الصحبة في أحد التزلجين۔

— واما نفقة الاماء ارنکلهم على تعليمهم واعتبار خلافته وانتدبت الى فتواه والزيادة الى روایته۔

۵ — واما المنسنها من المؤذخين والادباء متي لوون على اقتدارهم  
رأوا حاصم من القواسم للخطابي ابن بكر بن العربي  
من ۸۹-۹۰ بحسب مطابع عن عثمانی م ۱۷

— غلاصہ ہے کہ مروان کی علمی تعلقاً ہست و فنا بیت اُمّت کے اکابرین کے زندگی مستند ہے اور اکابر محدثین و فقہائے مروان سے مروان سے دینی مسائل نقل کیے ہیں اور ان پر صحیح اعتماد کیا ہے۔ اور ہم نے اس چیز کو بطور مشتمل نمونہ انفراد اسے پیش کر دیا ہے۔ اب اگر بعض مورخین مروان کے حق میں تاریخی طب و معاون کی بات پر لفڑ و تغییر کریں تو وہ قابل توجیہ نہ ہوگی۔ اور نظر ہر براہ ہے کہ اکابر محدثین و فقہائیں کو تصریحات کے مقابلہ میں باریکی ملغوبات کا کریں کریں ہوں ہوں ہوں۔

— دینی مسائل میں صحابۃ کرام سے مشورہ | یہ چیز بھی ذکر کی ہے کہ مروان

لاراضی ولایت دینیات کے دوسران میزنه طبیبہ میں جب کسی دینی مسئلہ میں مشورہ کی مدد و سرستی بیشی اتنی تو اس وقت موجود صحابہؐ کرام وضی اللہ عنہم کو جمع کر کے مشورہ لیتا تھا۔ پھر جو چیز مشورہ سے طے ہو جاتی اس پر عملدرآمد کرتا تھا۔ مثلاً میدینہ روایت میں اس ذور میں غلہ ناپ کرنے کا صارع ایک پیانہ تھا اور سماشہ میں پڑھے کہی قسم کے صارع مردوچ تھے۔ ان کے متعلق مشورہ سے ایک دینیان صارع مقرر کر کے مروان نے مردوچ کیا۔ لوگ اسے مروان کا صارع کہنے لگتے۔

— ابل علم اس مسئلہ کو عبارتِ ذیل میں ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔

— ان سعد فرماتے ہیں:

— ..... و كان مروان في ولايته على المدینة يجمع اصحاب

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سیتھیرہم دیعمل بسا  
یجمعون لد علیہ ... الخ

Roberto ایں سعد، ج ۵، ص ۳۔ آخ

ذکرہ مروان بن الحکم (طبع یمن)

— اور ایں کثیر بحثے ہیں کہ :

«قانو اولما کان نائباً بالمدینة کان اذا وقعت مصلحة  
جَعَّ من عندك من الحجارة في ستارهم فيها قالوا ره  
الذى جمع السبع ان فاخد باعد لها فذهب ايد الساع  
فتيل صاح مروان»

(البیدار، ص ۲۵۸ - ج ۸ - تخت مروان)

علمائے انساب نے مروان بن الحکم کے متقلق احتیاط

### مروان کا محظا طریقہ

کا ایک عیب واقعہ تھا ہے :

«عینیہ بن سعید کہتا ہے کہ میں نے ایک دفعہ مروان بن الحکم کو اس  
زمانہ میں دعوت دی جبکہ وہ حاکم وقت تھا میں نے اپنے رکان کو جو  
آراستہ پیراستہ کیا۔ بہترین قسم کے پردے لگاتے، عمدہ قسم کے فرش  
بچھلتے، بلبرسات فاخرہ کا اٹھا کرنا اور پر تکلف کھانے تیار کیے  
اس دعوت میں مروان اور اس کے دنوں بیٹھے عبد الملک اور  
عبد العزیز شریک ہوتے جب کھانا پیش کیا گیا تو مروان نے کھانے  
میں ہاتھ دلا اور اپنے منڈی طرف نظر کے جلنے سے قبل دریافت  
کیا۔ اسے عنیہ بن سعید پر کمل قرض ہے؟ میں نے جواب دیا، یا میں  
مقروض ہوں مروان نے کہا کتنا قرض ہے؟ میں نے جواب دیا۔

شتریز اور تم مردان نے یہ مکھانے سے اپنا ہاتھ پھینپھیا اور اپنے  
دو ہوں میٹھیں کو حکم دیا کہ کھانے سے با تھا اٹھالو۔ اسے عنیہ اپر کھر  
سے کھانا تاول کرنا ہمارے لیے ناجائز ہے۔ تو ان سب پیزوں اور ضمیٹا  
کو اپنے قرض میں لگا دیتا تو ہر مہوتا پھر مردان کھڑا ہو گیا اور طعام سے  
اجتناب کیا اور کچھ نہ تاول کیا۔ ... لخ

..... فقال يا عنبيه! هل عليك من دين؟ قلت نعم  
ان على لدبي قال وكم؟ قلت سبعون ألف درهم. فقبض يده  
ورفعها من طعامي وقال لا ينبع ارجعا يديك ما حرم علينا طعامك  
ما كنت تقدر ان تجعل بعض هذه الغضول التي اردت في دينك؟  
فهو كان اولى به ثم قام وله يأكل من طعامي شيئاً

رکنی سب ترش، صفحہ ۱۸۰ - ۱۸۱۔ المصعب ابن

عبد الله النميری تخت اولاد سعید بن العاص

جنگ معاونت اور انتظامی صلاحیت | قبل ازیں بحث اول میں ہم اس  
لئے فتوح البدان میں ذکر کیا ہے کہ جس وقت غزوہ افریقہ ایشیا تھے  
تھی نے عبد اللہ بن سعید بن ابی سرخ کی امداد کے لیے سے ۲۷۵ھ میں ایک شکر  
علمیہ مدینہ شریفہ سے روانہ کیا۔ اس شکر میں بہت سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم  
الحمد ویکار بریں شرک ہوتے۔ ان میں مروان بن الحکم، حارث بن الحکم، معبد  
بن عباس بن عبد المطلب وغیرہ حضرات شامل تھے۔

..... و امداد (ستان) بخش عظیم فیہ معبد بن العباس  
بن عبد المطلب و مروان بن الحکم و الحارث بن الحکم اخواہ و

عبدالله بن الزبير .. الخ

دفتر البلدان بلاذری، ص ۲۳۳۔ مختصر عنوان

فتح افریقیۃ

— اور مروان بن الحکم استظامی صلاحیت کے حامل تھے۔ اسی بنا پر حضرت

عثمانؑ کی جانب سے ان کو بھریں کے علاقہ کا والی اور حاکم بنایا گیا۔ نعیف بن خیاط نے اس مسئلہ کو مندرجہ ذیل الفاظ میں ذکر کیا ہے اور قبل ازیں بحث اول میں ہم اس کو نقل کر کچھ بیں۔

..... البحرين ..... دمن ولاته عليها مروان بن الحمد

(تاریخ خدیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۹۵۔ مختصر

عنوان تسبیہ عمال عثمان، البحرين)

صحابہؓ نے مروان کی نیابت کی । مدحیث اور تاریخ کی کتب میں یہ واقعہ بیصن اوقات حضرت ابوہریرہؓ کو مدینہ پر اپنی ناس مقرر کیا کرتا تھا حضرت ابوہریرہؓ جب فرضی نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو تجھیکر کرتے تھے۔

..... ان ابا هریرۃ کا جیں مستخلصہ مروان علی المدینۃ

اذ اقام للصلوة المكتوبة كبرة

— مسلم شریعت، ج ۱، ص ۱۶۹۔ باب اثبات الکبیر

فی كل ریئع و خفیض نی اصلوۃ طبع سور محمدی دہلی

حافظ ازان کیشیشؓ نے البدایہ میں یہی واقعہ بیمارت ذیل درج کیا ہے۔

و المعرفۃ ان مروان هو الذی کان یستینب ابا هریرۃ

فی امرۃ المدینۃ ولکن کان یکن عن اذن معادیۃ فذالمک

دانہ اللہ اعلم۔

— البدایہ، ج ۸، ص ۱۱۷۔ مختصر تذکرہ ابن ہبڑہ

— المختب ذیل المذیل لابن حبیب الطبری، ص ۸۰۔

مختصر ذکر من قال ذاکر طبع شده در آخر  
تاریخ الطبری۔

**حصولِ ثواب میں رغبت** | جنماز پر چاہرہ فرماؤ جب جنماز ہو چکا تو

مروان واپس ہو گیا حضرت ابوہریرہؓ موجود تھے۔ فرمائے تھے کہ ثواب کا ایک قیراط حاصل کیا اور ایک قیراط سے محروم رہا قیراط اسی دوڑ کے ایک وزن کا نام تھا یعنی شمول جنماز کے ثواب کو تو حاصل کیا یعنی انہیں عام تک مکث ہبڑنے کے ثواب سے محروم رہا۔ اس بات کی اطلاع مروان کو دیگری تو مروان تیزی سے واپس ہو گیا اور لوگوں میں اُنکی بیہودگی یہاں تک کہ انہیں عام دیا گیا۔

قال الليث عن يزيد بن حبيب عن سالم ابى النضرانة

قال شهد مروان جنمازة فلمّا صلّى عليهما الصّرف قُتِلَ أبو

هُرَيْرَةً أصاب قِيراطاً وَحِرْمَ قِيراطاً فَأَخْبَرَهُ إِلَّا مَرْوَانٌ

فَأَقْبَلَ بِهِرِيْرَةً حَتَّى بَدَتْ رَكْبَتَا فَنَفَدَ حَتَّى اذْنَ لَهُ

— البدایہ لابن کثیر ص ۲۵۸۔ ج ۸۔ مختصر تذکرہ

مروان بن الحکم۔

**موافقہ امام ایوبی کی تلاش** ۱۔ میزبانیت میں بہت سے مقامات

ایسے تھے جن میں حضور علیہ السلام سے کوئی

سمجھہ صادر ہوا یا کئی خاص ظہور برکت کا واقعہ پیش آیا یا کوئی ادعا ہم چیز اس تمام

کے متعلق ناہر ہوئی تو مروان نے پُری تفہیدت مندرجہ کے ساتھ سعی کی کہ ان مقامات پر بربر  
کے متعلق واقعیت حاصل کی جائے پس اس نے ایک دفعہ ابو قنادہ انساری کو آدی  
بیچ کر بلوایا اور ان سے عرض کی کہ آپ میرے ساتھ بھوکر بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم  
کے ان خاص خاص مواضعات پر مجھے مطلع کریں۔

«عن عبد الله بن كعب بن مالك ان مروان ارسل الي ابي قنادة  
وهو على المدينة ان اعد مع حقى توبيني مواصفت النبي صلى  
الله عليه وسلم»

در المأریخ الصغير بلغاری، ص ۳۵۵ تھت ذکر من کان

بعد انہیں الی سین طبع الراکاد رہند

ابی شرت و شیعہ دونوں حضرات نے جنگ جمل  
مروان کے حق میں حسین اکے موقع کا واقعہ لکھا ہے۔ سعید بن منصور رشی  
شریفین کی سفارش محدث نے اپنے شفیع کے جلدی میں ذکر کیا  
ہے کہ جب جنگ جمل تھم ہوتی تھرست علی شنے اعلان کرایا تکہ شخص نے اپنے مکان کا  
دروازہ بند کر دیا اس کو امان ہے۔ جس شخص نے ہتھیار دال دیئے اس کو بھی امان ہے۔  
مروان کہتا ہے کہ میں نہ لاش شخص کے گھر میں تھا۔ میں نے حضرت حسن، حضرت  
حسین، عبد الشلن عباس، اور عبد اللہ بن جعفر وغیرہم کو حضرت علی کی خدمت میں روان  
کیا کہ حضرت علی شنے سے میرے امن و امان کے متعلق کلام کریں۔ انہوں نے اس مسلمین  
گفتگو کی تھرست علی شنے فرمان دیا کہ اسے بھی امان حاصل ہے۔

«..... من اغلق عليه باب دارۃ فهو امن ومن طرح السلاح

آمن قال مروان وقد کنت دخلت دارفلان ثم ارسلت اذ  
حسین وحسین ابنی علی وعبد الله بن عباس وعبد الله بن عباس

وعبد الله بن جعفر کلموہ قال هو آمن... الخ»

رسانی سعید بن منصور ص ۳۴۶ باب جامع الشہادہ

روایت ۲۹۳ طبع مجلس علمی کراچی (ڈاکٹر جیل)

شیعہ کی کتابتے نجع الملاعنة میں بھی یہی ضمنون درج ہے کہ یوم الجلیں ہیں

روان اخزو ہو گیا تو حضرت علی کی خدمت میں دونوں بھائیوں حضرت حسن اور حضرت حسین

کے متعلق خاص مواضعات پر مجھے مطلع کریں۔

«من کلام لہ علیہ السلام قال لمروان بن الحکم بالبصرة قالوا

اخذ مروان بن الحکم اسیرواً یوم الجمل فاستشنم بالحسن والمعین

علیس السلام الى امير المؤمنین علیه السلام فلما فیه خنی

سبیله۔

(۱) - نجاح البلافس، ص ۱۲۳ فی خطبۃ لا علیہ السلام حمل

فیہا النس اصلۃ علی النبی طبع مصری

شیعہ کے مشہور مؤرخ مسعودی نے بھی حضرات حسینؑ کی سفارش پر

حضرت علی کا مردان کو امان دینا بعثارت ذیل قتل کیا ہے اور ساتھی ویلیں عقبہ

کا امان کا بھی ذکر کیا ہے۔

— و تکلم الحسن والحسین فی مروان فامنه و آمن الولید

بن عقیل... الخ»

(۲) — مردح النہیب، ص ۲۷۰ طبع رابع مصر تحریت

وقتها الجمل کلام میں این عباس و عائشہ۔

مروان بن الحکم کی ولایت

مردان کا اقتدار میں حسین شریفین کی نمازیں اور نیابت کے ذریں تینا

حسن اور سیدنا حسینؑ جماعت کے ساتھ ہمیشہ مردان کی آفنداء میں نماز ادا کرتے تھے  
کسی شخص کی طرف سے جناب محمد باقرؑ پرسال کیا گیا کہ آپ کے باپ دادا جب میر  
کی طرف واپس ہوتے تو نمازو نماز نہیں تھے؟ تو انہوں نے قسم کھا کر فرمایا کہ جانے اکابر  
امروں نماز کی نماز سے زیادہ نہیں بڑھتے تھے۔

عن جعفر عن ابیه قال کان الحسن بن علی والحسین یصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خلف  
مروان قال فقیل لله اما کان ابوک یصلی اذارجم الی الی بیت قال  
فیقول لا والله ما کانی یزیدون علی صلوٰۃ الائمه“

- (۱) — المصنف لابن ابی شیبہ، ج ۲، ص ۳۸، طبع  
جیدر آباد وکن تخت ذکر فی المسألة نملف الاراء
- (۲) — البداۓ لابن کثیر جلد ششم، ص ۲۵۸ — تذکرہ  
مروان بن الحکم۔

امام بخاریؓ نے تاریخ ضمیر میں ذکر کیا ہے کہ حضرات حسینؑ ہمیشہ مردان کی نمائ  
یں نماز ادا کرتے تھے۔

”..... حدیثی شرح جبل ابو سعد قال رأیت الحسن و الحسین  
یصلیان خلف معوان“

- (۱) — تاریخ ضمیر امام بخاری، ج ۲، طبع الورثی  
الآباد (ہند)

— المطبقات لابن سعد میں امام محمد باقرؑ کا قول منقول ہے کہ ہم خلافتے  
وقت کی آفنداء میں بغیر تقدیر کے نماز ادا کیا کرتے ہیں۔ اور ہمیں شہادت دیتا ہوں کہ یہ  
والدین العابدینؓ بھی خلفاء وقت کی آفنداء میں ہمیشہ بغیر تقدیر کے نماز ادا کرتے تھے۔  
..... انالنسیل خلفهم من نیرتیٰ وASHHED علی بن حسینؑ

کان یصلی خلفهم فی غیرتیٰ

المطبقات لابن سعد، ج ۵، ص ۱۵۸ تخت

تذکرہ علی بن الحسینؑ

شیعہ علماء نے بھی امام جعفر صادقؑ اور امام محمد باقرؑ کی روایت ذکر کی ہے کہ حضرت  
حسنؑ اور حضرت حسینؑ مردان بن الحکم کے سچے ہمیشہ نمازو نماز ادا کیا کرتے تھے لوگوں نے ان  
کو ہمہ کہ آپ کے باپ دادا جس وقت بھروسہ واپس ہوتے تو یادوں نمازو نمازو نہیں تھے  
تجھیز اور تعریف فرایا کے فرایا کے لئے نمازو نمازو نہیں کرتے تھے۔

عن موسیٰ بن جعفر عن ابیه قال کان الحسن و الحسین یصلیان خلت

مروان بن الحکم فقا لواحد مما ماقان ابوک یصلی اذارجم الی الی بیت

فقال لا والله ما کان یزید علی صلوٰۃ“

رکن بخاری الانوار سلطان باقر مجتبی، ج ۱۰، ص ۱۳۹-۱۴۰ اباب

احوال اہل زمانہ و ماجھی نیشن میں صاحویہ بفتح قبیم ایران

دونوں فتنوں کے حوالہ بات رجاء کا بربنی ہاشم سے منقول ہیں، کی روشنی میں مسئلہ واضح  
ہو گیا کہ مردان کی ولایت و خلافت درست تھی۔ نمازو کی امامت ان کی سعیتی ہاٹھی  
اکابر ہمیشہ ان کی آفنداء میں تھیک نمازوں ادا کرتے تھے اور بغیر تقدیر کے پڑھتے تھے اور  
گھر تشریعت لا کر نمازوں کا اعادہ نہیں کرتے تھے۔ دینی معاملات میں سلسلی امتیازات و  
فائزی اتفاقی تھببات پیش نظر نہیں رکھتے تھے۔ ان واقعات کے زیر یہ مردان کی صلاحیت  
کی تصدیقی ہوتی ہے اور خلافت پر پیگنڈے کی تردید ہوتی ہے۔

اموی خلفاء حضرت علی بن ابیہ کی نظر میں اصل  
خلافت اسلامیہ ایک سند کے ساتھ امام زین العابدینؑ کا ایک بیان درج کیا ہے  
فلسفہ اسلامیہ میں اپنی سند کے ساتھ امام زین العابدینؑ کا ایک بیان درج کیا ہے

وہ ان سائل کے حل کرنے میں نہایت اہمیت رکھتا ہے تا فریں کرام اسے بغیر طلاق  
فراویں اور بیانات لمحظا رہتے ہیں، یہ مروان بن الحکم کا دور ہے ان ایام میں حضرت زین  
العابدینؑ نے یہ ارشادات فرمائے تھے۔

— ایک شخص ابراہیم بن حفصہ نے امام زین العابدینؑ کی خدمت میں عرض کیا کہ  
اپ کے عقیدت مددوں میں جواب حمزة الثالثی ہے وہ کہتا ہے کہ ان امراء و خلفاء کے  
بیچے ہم نماز نہیں ادا کریں گے امران کے ساتھ نکاح اور مستمدداری کا تنقیحی قائم  
نہیں کریں گے جب تک یہ لوگ ہمارے نظریات کے موافق نظریات و خیالات نہیں  
بیٹھن کر علی بن الحسین (زین العابدین)، نے جواب میں اشاد فرمایا کہ اس طرح نہیں بلکہ  
ہم ان کے پیچے نمازیں ادا کریں گے اور نسوان کے مطابق ان سے نکاح کریں گے۔

..... عن ابی احیم بن حفصۃ قال قلت لعلی بن الحسین ان ابا  
حمدۃ الثالثی و كان فيه غلوٰ يقول لا نصلی خلعت الاصمۃ ولانا کو  
الامن بیدی مثل رأینا - نقال علی بن الحسین بن نصلی خلعم د  
تلکم بالشنة ॥

والمسنون لابن ابي شيبة، جلد شافعی، ص ۳، ۲۶۹، ۳۷۰

تحت ذکر الصطرة، خلفت الامراء بطبع حیدر آباد (ک)

سیدنا جعفر صادقؑ سے مردی ہے  
حضرت علی بن الحسین (معنی زین العابدین) کا ایک دفعہ مروان بن الحکم  
مروان کی نظر رسول میں ! — زین العابدینؑ علی بن الحسین کو ضرورت رشتہ کے لیے ایک لاکھ درهم کی کیش قریب تر حشر کئے دی  
تکار اس سے امتنی باندی خرد کریں۔ اس سے اولاد ہو سکے گی۔ چنانچہ حضرت  
زین العابدین نے اسی طرح لیا اس امتنی باندی سے سیدنا زین العابدین کی

بہت اولاد ہوئی۔

— اس کے بعد جب مروان بیارہ ہوا تو اس نے اپنے اڑکے عبد الملک کو  
وصیت کروی کہ علی بن الحسین، یعنی زین العابدین کو جو کچھ ہم نے قرض دیا ہوا تھا  
ان سے واپس نہیں۔ مروان کی وفات کے بعد عبد الملک وغیرہ کو حضرت زین  
العابدینؑ نے قرض کی رقم واپس کرنے کی کوشش کی لیکن انہوں نے سنی۔ آخن کار وہ رقم  
زین العابدین کے پاس رہی۔

یہ واقعہ اپنی تفصیلات کے ساتھ "البدایہ" میں وصیات پر درج ہے۔ ان  
میں مروان کی جانب سے حضرت سیدنا حسینؑ کی اولاد کے ساتھ حُسن سلک اور مرد  
کا بہترین نمونہ موجود ہے۔

(۱) ..... خالہ حضرتہ الوفا کا اوصیہ الابن عبد الملک ان

لا یسترجع من علی بن الحسین شیئاً... الخ

(البدایہ، ج ۸، ص ۲۵۸۔ ترجمہ مروان بن الحکم)

(۲) ..... ثم لما مرض مروان اوصی ان لا یخند من علی بن

الحسین شئی متنا کان اقرضه فجیعہ الحسینیین من شله

(البدایہ، ج ۹، ص ۳۰۰۔ مدد، ترجمہ

علی بن الحسینؑ)

حضرت زین العابدینؑ مروان بن الحکم اور اس کی اولاد عبد الملک  
دیگر کو حضرت علی کی اولاد کے ساتھ  
عبد الملک بن مروان کی نظر میں | بہتر تعلقات تاریخ میں دستیاب  
ہوتے ہیں۔

اس دوسرے ابی علم مثلاً علامہ زہری وغیرہ بھی اس بات کی صراحت کرتے

ہیں کربنی ہاشم میں حضرت زین العابدین مروان اور اس کے بڑے عبد الملک کی طرف زیادہ پسندیدہ تھے اور ان کے پوری طرح فرانز برادر اور سعید بن نعیم تھے۔

«عن شعیب بن ابی حمزة قال كان الزھری اذا ذكر عن علی بن حسن قال كان زین العابدین اذا ذكر عن علی بن الحکم و عبد الملک بن مروان»

(۱) -طبقات لابن سعد، ج ۵، ص ۸۴۔ القسم الاول

تذکرہ علی بن حسین۔ (۲) القیام اصلیہ للغایہ من اطہار  
چنانچہ اس سلسلہ میں ابن سعد نے محترم کے دوسر کا ایک واقعہ لکھا ہے کہ  
”محترم نے اپنے روزگارست میں ایک بار امام زین العابدین کی  
طرف ایک لاکھ درهم کی خیر رقم ارسال کی۔ حضرت زین العابدین اس کے  
قبول کرنے میں متوجہ دہر ہوئے اور ظاہری حالات کے اختتام اس رقم  
کو درجی تذکرے کے اس بیس رقم نہا کروانی مگر انی میں محفوظاً کر لیا جب  
محترم قتل ہو گیا اور عبد الملک بن مروان والی بن گیا تو زین العابدین  
نے عبد الملک بن مروان کی طرف نظر لکھا کہ محترم نے میری طرف ایک لاکھ  
درهم ارسانی کیے تھے میں اس رقم کو بینا پسند نہیں کرتا تھا اور اس  
وقت نہیں اسے طلب کر سکتا۔ اب وہ رقم میرے پاس موجود ہے۔  
کوئی آئندی بھی کرو پس منکرا لیجئے۔

» اس کے جواب میں عبد الملک نے تحریر کیا کہ اسے میرے چھا کے  
بیٹھے ابھی نے آپ کو وہ رقم پہنچ دے دی ہے آپ اسے قبل کر لیں  
تب حضرت زین العابدین نے وہ رقم قبل فرمائی۔»

عن سعید بن خالد عن المعتبر قال بعث الحشدا رأى على بن

الحسين بعماة البت ذكرة ان يقبلها و خات ان يرد لها فاختد ما  
فاختبسها عندہ فلمّا قتل الحشدا كتب على بن الحسين الى عبد الملک  
بن مروان ان الحشدا بعث الى بعماة البت درهم فكرهت ان  
اردها و كرهت ان اخذها فنهى عندي فابعث من يقبضها  
فكتب اليه عبد الملک يا ابن عم خذها فتم طبيتها لك  
فقبلها۔»

- (۱) طبقات لابن سعد، ج ۵، ص ۸۴۔ القسم الاول  
ذکرہ علی بن الحسین طبع لیدن۔  
(۲) - المختب من زیل المذیل للطبری مطبوعہ درگاہ  
تاریخ طبری، ص ۸۴۔ تحقیق عثوان و میں حاک  
نی سنت ۳۴۰ھ طبع مصری۔

## ازالہ شبہات

روان کے تعلقات میں چند عنوانات جو ہم نے ناطرین کی خدمت میں پیش کیے ہیں دفع مطاعن کے لیے ان کی ایک مستقل جوابی سیستہت ہے اور ان کے ذریعے روآن کا مقام و مرتبہ اور اخلاق و کردار واضح ہو گیا ہے۔ تاہم بعض شبہات کی وجہ سے مطرود و معتبر و مغضوب ہے۔

### ازالہ

اول۔ گذارش ہے کہ طرد اور غنی (یعنی جلاوطنی) کا یہ واقعہ حدیث صحیح میں مفقود ہے اور جن روایات میں اس قصہ کو راویوں نے نقل کیا ہے وہ باعثیاً سند درجہ صحت کو نہیں پختیں۔ ان روایات میں واحدی جیسے غیر معترض اور متناہی کلی جیسے سخت بوجوہ قسم کے لوگ موجود ہیں اور کئی مصنفین نے طرد کے قصہ کو نقل کر دیا ہے لیکن سند ذکر نہیں کی جس سے واقعہ کی صحت اور قسم کو معلوم کیا جا سکے۔

### شبہہ اول

#### (جلادطنی کا مستلزم)

مفترضین کہتے ہیں کہ روآن کے والد الحکم بن ابی العاص کو تبریز مصلی اللہ علیہ وسلم زیارت خطاوں کی نایابی دینے شریعت سے جلاوطن کر دیا اور بن کا بنی روآن خوب تنقید کر دی ہے اور عدم صحت کا حکم لگا رہا ہے۔ بھی ان کے ساتھ تھا پھر یہ بپٹیا شیخین کے زمانے میں بھی جلاوطن رہے جب ان کے بچا زاد بھائی حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوتے تو انہوں نے روآن کو اپنا کاتب اور صاحب تدبیر (یعنی مشیر خاص)، بنالیا۔

(منہاج الکرام لابن سلہر الجلی الشیعی، ص ۴۷۔  
ملاغع عن عثمانی)

یہعنی حضرت عثمانؓ اور الحکم بن ابی العاص اور ان کے بیٹے مردان پر شکر طور پر تجویز کیا جاتا ہے۔

اس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے فرمان نبیری صلی اللہ علیہ وسلم کی خلاف ورزی کر دی۔ الحکم بن ابی العاص غلط کردار کے انسان تھے جس کی وجہ سے مردان کے تعلقات میں چند عنوانات جو ہم نے ناطرین کی خدمت میں پیش کیے ہیں دفع مطاعن کے لیے ان کی ایک مستقل جوابی سیستہت ہے اور ان کے ذریعے مردان کا مقام و مرتبہ اور اخلاق و کردار واضح ہو گیا ہے۔ تاہم بعض شبہات کی وجہ سے مطرود و معتبر و مغضوب ہے۔

### ازالہ

اول۔ گذارش ہے کہ طرد اور غنی (یعنی جلاوطنی) کا یہ واقعہ حدیث صحیح میں مفقود ہے اور جن روایات میں اس قصہ کو راویوں نے نقل کیا ہے وہ باعثیاً سند درجہ صحت کو نہیں پختیں۔ ان روایات میں واحدی جیسے غیر معترض اور متناہی کلی جیسے سخت بوجوہ قسم کے لوگ موجود ہیں اور کئی مصنفین نے طرد کے قصہ کو نقل کر دیا ہے لیکن سند ذکر نہیں کی جس سے واقعہ کی صحت اور قسم کو معلوم کیا جا سکے۔

علامہ ابن تیمیہ اور حافظہ ذہبی جیسے مشہور علماء نے اس جلاوطنی کے تفسیر خوب تنقید کر دی ہے اور عدم صحت کا حکم لگا رہا ہے۔

”وَقَصْةُ نَبْيِ الْحَكْمِ لِبَيْتِ فِي الصَّحَاجِ وَاللَّهُ أَسْتَأْنِعُ بِهِ“  
بد امرها۔

(۱) منہاج السنبلان بن تیمیہ، جلد ثالث، ص ۱۹۶۔ بحث

طرد الحکم بن ابی العاص۔

(۲) المتنقی للزمی، ج ۵، ص ۳۴۔ الفصل الثالث بحث

بحث غنی الحکم بن ابی العاص۔

الحکم کی جلاوطنی کی عدم صحت کی تائید روایات ابن سعد کی ایک روایت سے بھی ہوتی ہے چنانچہ ابن سعد نے الحکم بن ابی العاص کی ذکرہ میں لکھا ہے کہ الحکم بن ابی العاص فتح مکہ کے روز اسلام لاستے اور خلافت عثمانی تک وہیں رہے پھر وہ حضرت عثمان کی احجازت سے مدینہ طیبہ میں داخل ہوتے اور خلافت عثمانی میں مدینہ طیبہ میں وفات پائی۔

”— اسلم یعنی فتح مکہ ولحریزل بعاصتی کانت خلافة عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ فاذن له فدخل المدينة ذات بما فی خلافة عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ“

روایات ابن سعد، ج ۵، ص ۳۱۳۔ تخت الحکم بن

ابی العاص طبع اول لیدن )

اس روایت سے معلوم ہوا کہ الحکم بن ابی العاص اسلام لاستے کے بعد کہ شہر میں مقیم رہے اور انہوں نے حضرت عثمانؓ کے روز میں انتقال مکانی کو کسکے مدینہ میں سکونت اختیار کی رہیں وہ ران جلاوطنی کا واقعہ نہیں پیش آیا۔ اللہ اعلم بالصوابہ الرحمان حضرت عثمانؓ نے اپنی علی اسیل المتریل اگر یہ صورت تسلیم کر لی جائے کہ دوم۔ بصورت دیگر جلاوطنی کا واقعہ پیش آیا تھا اور الحکم کو فرمائی نہیں بلکہ طبری صلی اللہ علیہ وسلم سے جلاوطن کیا گیا۔ اور حضرت عثمانؓ نے اسے واپس نہیں لے لیا تو اس کے مقابلے ابن جریر طبری وغیرہ علمائے یتصرع کر دی ہے کہ حضرت علیہ السلام کی احجازت سے ہی یہ واپسی ہوئی تھی چنانچہ حضرت عثمانؓ محاصرہ کرنے والے مفترضین کے جواب میں ان کو خطاب کرتے ہوئے عن الحاصرہ یہ فرمایا کہ الحکم کی ہیں اور رعن علیہ السلام نے ان کو کہ سے طلاقت کی طرف پھٹا کر دیا تھا اور کچھ ضروری علیہ السلام نے ان کو واپس کیا۔ کیا یہ بات اسی طرح ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ ہاں

کی طرح ہے۔

ضمون اہمابری نے اپنی تاریخ میں متعدد مقامات میں درج کیا ہے۔

(۱) ”... تالوا انی رددت الحکم و قدسیۃ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و الحکم مکیٰ سیتوکا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من مکہ الی الطائف ثم ردة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سیتوکا رسول اللہ علیہ وسلم ردة الکذا کا ؟ قالوا اللهم نعم“

(۱) — تاریخ طبری، ج ۱، ص ۱۰۲۔

آمد و فرمد مصري و عراقی بر مدینہ تخت ۱۳۵

(۲) — البدایہ لابن کثیر، ج ۷، ص ۱۸۴۔ درستادار

۲۵

دوسرے تمام میں طبری لکھتے ہیں کہ بعض اہل مدینہ کو خاطبی کر کے محاصرہ کے دران حضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ :

(۲) ”... فقل ان الحکم کان مکیاً ضیبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم منہا الی الطائف ثم ردة الی بلده فرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سیتوکا بذنبہ ورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ردة بعفوہ“

(۱) — تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۳۵۔ تخت ذکر

بعض سیر عثمانؓ

(۲) — کتاب التہذیب وابیان فی مقتل الشہید عثمانؓ، ص ۸۳۔ طبع یروت۔

مندرجہ بالا حالات کا مطلب یہ ہوا کہ حضور نبی افسوس صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کے تحت جلاوطنی ہوئی اور ان کے فرمان کی وجہ سے الحکم کو سانحہ لگائی اور بفرمان نبوت ہی ولایتی ہوئی۔

یہ بات ہے کہ حکم کے تھی میں جلاوطنی کی یہ سزا اٹھا نہیں تھی۔ وہ ایک سنت سوم کے ساتھ تنقیع و تقویت تھی اس لیے کہ شریعت میں اس قسم کے کنہا پر بودت اور جلاوطنی کی سزا اس سے ساقط ہو جاتی ہے اور بعد از قوبہ وہ شخص دائی سزا کا مسترد نہیں رہتا۔

چنانچہ اس مسئلہ کو مشہور علماء (مثلًا ابن حزم<sup>رحمہ</sup> اور ابن تیمیہ وغیرہ) نے اپنی اپنی تصانیف میں نکوڑہ بحث کے تحت درج کیا ہے۔ اپنی علم کی تسلی کے لیے یعنی عبارات درج ہیں۔ ابن حزم لکھتے ہیں کہ:

(۱) ..... و نبی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم للحاکم  
یکن حدًاداً جَبَا و لَا شَرِيعَةَ عَلَى التَّائِيدِ وَ اسْمَا كَانَ عَقوبَةً  
عَلَى ذَنْبٍ (ستحق به النفي والتوقيمة ميسوطة فاذا تاب سقطت  
عنه تلك العقوبة بلا خلافٍ من احدٍ من اهل الاسلام و  
صارت الارض كلها مباحةً)“

و کتاب الفصل فی الملل والاجراء والقتل، ج ۳، ص ۱۵۳ مالابن حزم ابن محمد علی بن حزم الموقن<sup>رحمہ</sup> محدث محدثہ کتاب الملل والملل  
للہبست متألف طبع اول بحث الكلام فی حرب علی و میت حارب  
من الصعابة و محن اللہ عزیز

او رابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ:

(۲) ..... و اذَا کان (نبی صلی اللہ علیہ وسلم قد عذر

رجلاً بالتنفی لم يلزم ان يبيجي منفياً طول الزمان فات هذَا  
لا يعرُف في شيءٍ من الذنوب ولم تأت الشريعة بذنبٍ  
يبيجي صاحبه منفياً دائمًا بل غاية النفي المقدمة منه وهو  
في نفي الزنا والمحنة حتى يتوب من التخيّث فان كان تعزير  
الحاکم ذنبٍ حتى يتوب منه فاذ اتاب سقطت العقوبة  
عنه ۴

(منہاج السنّۃ لابن تیمیہ، ج ۳، ص ۱۹۶) بحث

طرد حکم بن ابی العاص و جواب آن  
یہ چیز ہے کہ طرد کے دائرے کے وقت مردان صنیر اور زبانخواہ اس میں  
جادام مردان کے مجرم ہونے کا کچھ مطلب ہی نہیں۔ باپ کا جرم صنیر میں کے  
بڑے میں ڈال کر اسے مجرم قرار دینا کسی صورت میں درست نہیں۔  
”..... فلم یکن لمردان ذنبٍ نیطر دعیله علی عمد  
النبی صلی اللہ علیہ وسلم“

(۱) — منہاج السنّۃ، ج ۳، ص ۱۹۶  
(۲) — المنقی، ج ۳، ۲۹۵۔ الفصل الثالث (الحقائق)

فی نفي الحکم والخلافات۔

بعض لوگوں نے با پیٹی کے اس واقعہ کو برا چھکایا ہے اور کئی مفروضے  
کام کر کے اس متور بap کے مغضوب بیٹیے یعنی مردان کی خوب پیڑیں خراب  
کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ مسلمانین سلفت کے تھی میں بدگانی اور سوچنی رکھنے سے محفوظ  
زمانے۔ فرمان خداوندی ہے۔  
”إِنَّمَا يَعْصِمُ الظَّنِّ إِنَّمَا يُعَذَّبُ الظَّاهِرُ“

حالانکہ اسلام میں قانون شرعی ہے جب مون کسی محیت سے قوبہ کرے تو  
وہ گناہ معاف ہو جاتا ہے اور اس شخص کی عدالت ساقط نہیں ہوتی بلکہ نے فرمایا  
ہے کہ

..... و لیست الذوب مسقطة للعدالة اذا وقعت

منها التوبة :

(العواصم من القواسم ص ۹۳۔ اللماضی الی بک

ابن الصبی)

ان چیزوں کے پیش نظر پر اپ بیٹا دونوں قابل موافذہ نہیں۔ ان کا ایمان د  
اسلام صحیح ہے اور دریافت درست ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ :-

(۱) — «بلاوطی» کا واقعہ مجھیں کے نزدیک کوئی مسلمات میں سے نہیں  
ہے۔ اس میں مختلف قسم کی مردیات میں جو درج صحت کو نہیں سمجھیں۔

(۲) — اگر بالغزیرہ واقعہ درست ہے تو فرمان نبوی کے موافق تقویع پذیر  
ہو۔ اس میں فرمان نبوی کے خلاف حضرت عثمان کا کروار او عمل نہیں تھا۔  
بلکہ فرمان نبوی کے تحت تھا اور حضرت عثمان کا مقام بھی یہی ہے علماء  
فرماتے ہیں کہ :

”.... و ما كان عثمان يصل مجرور رسول الله صلى الله  
عليه وسلم ولو كان اباه لا ينقض حكمه“

دریغ عثمان ایسے نہیں تھے کہ حضور علیہ السلام کے مجرور کے ماتحت تعلق  
جوڑیں اور آنحضرت کے حکم کو توڑوں اگرچنان کا باپ ہو۔  
(العواصم من القواسم ص ۷۷) تھت جوابات طاعون عثمانی،

(۳) — نیز الحکم کی غلطی داعی نتھی قعی قعی اور قابل معافی تھی جس پر عفو ہوا اور  
معاملہ درگزد کر دیا گیا۔

(۴) — صحنی کے باوجود مردان کو اس مشکل میں قصر و اگر دننا اور اسے  
قابل نفرت و ندمت قرار دینا نہایت نا انسانی ہے جو کسی طرح روانہ نہیں ہے۔

## شنبہ دوم

مردان کے تعلق مردان کے خلافین یہ چیزوں بڑی آب و تاب سے ذکر کرتے  
ہیں کہ حضرت عثمان نے اپنی خلافت کے امور کا اسے والی بنا دیا، اور خلافت کی  
بائی ڈور اس کے ہاتھیں رہے کھلی تھی اس کی وجہ سے اُنت میں کتنی فتنہ کھڑے  
ہو گئے اور مردان کی خرابیوں کی وجہ سے حضرت عثمان پر محاصرہ ہو اور وہ شہید کر  
دیئے گئے وغیرہ۔

— و ولی مردان امراء والقى اليه مقالیہ امورہ  
و دفع اليه خاتمه شهدت من ذالک قتل عثمان و حدث  
من الفتنة بين الامة محدث <sup>۱</sup>۔  
— (منہاج الکرامہ ابن طبری الحلالی الشعیی ص ۶۰)  
آخر منہاج استہن، جلد پہاڑم پلیس لامور

## إنزال

قبل ایں بحث اول میں ہم درج کر کچھ ہیں کہ :-  
مردان کی عہدہ داری <sup>۲</sup> — حضرت عثمان نے مردان بن الحکم کو اپنا  
الکاتب (یعنی نقشی) مقرر کیا ہو تھا۔ تمام سلطنت پر غالب یا اپنا نائب نہیں بنایا

روایت کی رُو سے) اغراض خامنہ ایں کیا گیا  
اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ حضرت عثمان بن نبی کسی قدیم صحابی کو  
خنزول کر کے اس کے ہند سے پروردان کو خائن نہیں کیا بلکہ ابتدا بھی سے یہ عمدہ اسے  
پیا گا۔ ملاحظہ ہو۔

دیار نخ خلیفه من خاطر، جزء اول، ص ۱۵۴-۱۵۳

قسمتی عمال، عثمان مطبوعہ نجف اشرف عراق)

حضرت عثمانؑ کی خلافت ابک و سعی و عرض سلطنت تھی جس کے تحت

بے شمار علاتے اور صوبہ جات تھے ان کا تمام نظم و نسق حضرت عثمانؓ کے ہاتھ میں تھا اور ان میں حکام کا غزال و نصب بھی حضرت عثمانؓ کے تحت تھا اور اس میں مردان کے کنٹرول کو کوئی دخل نہ تھا وہ ایک غشی اور محرر کے درجہ میں کام کرتا تھا۔ ان دورِ رہازِ ممالک پر عمال و حکام کے ذریعہ خود حضرت عثمانؓ کا اعلیٰ حاکم ہبنا قرین قیاس ہے۔

قبل ازیں بحث اول میں سلطنتِ عثمانی کے مقبضات کی وسعت کا ایک خاک درج کیا گیا ہے۔ یہاں پھر طور پر یاد ہانی کے عثمانی سلطنت کا اجمانی نقشہ تحریر ہے جو ابان تقبیہ و دیوری نے ”الماروت“ میں اور امام فخری نے تہذیب الاحمد میں لکھا ہے اور عہد صدقی و فاروقی سے مرد فتوحات و مقبضات شمار کے جاتے ہیں۔

شنا لاری، الائکندریہ، ساپور، افریقیہ (بمحی اپنے صوبہ جات کے)، قبرس کے  
لکھ، سواحل بحر الریم، اصطخر الآخرہ، فاس الاولی، جور، فارس الافرو، برطانیہ  
و از بخورد، کران، بختان، الاصادرہ (بحیری)، ساحل الاردن، مرو و بحیرہ علاقہ  
جات کے) وغیرہ -

ہٹھا تھا۔ اس عجده پر مروان ہمیشہ سے نہیں تھا بلکہ بعض اتفاقات وہ بھرپور حاکم دوالی رہا ہے اور بعض دفعہ مروان نے جنگی مہموں میں بھی شرکت کی مثلاً افریقی کی جنگ میں دیگر لاکر کے ساتھ مروان بھی شامل تھا۔ اس پر حوالہ جات بحث اول میں دیئے چاہکے ہیں۔

اس سے واضح ہو گیا کہ کاتب کے ہدایت پر مروان ہمیشہ نہیں رہا اور نہ ہی ان کے زعم کے موافق "مخضوب مرداں" اپنے مختوب باب "المکم کی وجہ سے حکومت کے کاموں پر کچھ اثر انداز ہے۔

— اور مردانی کا کاتب ہونا صاحب اپر زناگوار نہیں تھا۔ اکابر صحابہ کرام پر ناگوار ہونے کا مسئلہ خواہ مغواہ مرض کر لیا گیا ہے کیونکہ اکابر صحابہ کے نزدیک اگر مردان کا کاتب عثمان ہمزا خاطل تھا تو جب حضرت عثمان نے حکام کی متعلقہ شکایت کے ازالہ اور تبدیلی کے لیے اعلان عام کیا تھا کہ جس کو اس قسم کی شکایت ہو اس کو دوڑ کیا جائے گا۔ اس وقت کسی صاحب سے دخواجی ہمزا خیر صحابہ سے ہوئا کے تبدیل منصب کا مسئلہ سامنے نہیں رکھا اور اس کی متعلقہ شکایت پیش کیں۔ (بحث اول میں حوالہ گز بچکا ہے)۔ بعد کے لوگوں نے آہستہ آہستہ ان اغراض کو پہنچن کر اٹھایا اور پھر لیا ہے، حالانکہ ہمزا عثمانی میں صحابہ کرام اس پر مفترض نہیں تھے۔

—نیز بات بھی قابل توجہ ہے کہ حضرت غوثانؑ کے آخری تین سالوں میں بھی مردان کا تب رہا ہے اور اس دور میں مردان کا والد امام کمی سال قبل یعنی ۱۲۷ھ میں فوت ہو چکا تھا۔ اس کی دفات کے بعد اس کے بیٹے کو منصب تصور کرنا اور صاحب ائمہ پر اس کا ناگوار گزرنایا۔ ایک بالکل فرضی داستان ہے جس کو سرکاری تاریخی روایات کے ذیگز سے بزرگ دستبنا لکھا گیا ہے کہی ضعی

(۱)۔ تہذیب الاسلام للنبوی، جلد اول، ص ۲۲۳۔  
تحت عثمان بن عفان

ان تمام ممالک اور علاقوں جات پر حضرت عثمانؓ کی بجائے مروان کی حکمرانی و فرازیٰ کا تصویر صحیح رکھنا اور دوسروں کو باور کرنا محض غش فہمی ہے اور واقعات کے عکس ہے اور اس دور کی تاریخ پر بلا ظلم ہے جسے منصف مراج انسان قبلی کرنے کو تیار نہیں۔

**مروان کی دیانتدارانہ حیثیت** تحاد ششی طور پر ایک اچی اور دیندار انسان تھا۔ یہ اسلام کی خدمات میں مصروف رہتا تھا۔ حضرت عثمانؓ نے اس کو اپنی صاحبزادی ام ابان الکبریٰ اٹکا کر دی تھی۔ حضرت عثمانؓ نے اس کا حوالہ دیا جا چکا ہے دینی نسب ترقی، ص ۱۱۴۔ تحت اولاد عثمانؓ۔

حضرت عثمانؓ کی دینیت و امانت پر اعتماد کرتے ہوئے ہم تھیں کرتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے کسی بے دین اور خلافتِ شرع شخص کو اپنی صاحبزادی کا انتہا نہیں دے دیا تھا بلکہ وہ دیندار آدمی تھا اور اس منصب داعزاً زکی الہیت رکھتا تھا۔ تیرہ دیات و احادیث حضرت عثمانؓ کے سامنے تھیں جن میں وارد ہے کہ عاسی و ظالم اور بدکردہ انسان کی طرف دستِ تعامل دراز کیا جاتے اور اس کے ساتھ دوستابہ رہلاتے قائم نہ رکھ جائیں۔

منحصر ہے کہ مروان کی دینی صلاحیت کی خاطر حضرت عثمانؓ کا اس کے مقابلہ ربط و تعلق قائم رکھنا ہی کافی ضمانت ہے جستہ تاریکی لغویات کی وجہ سے روپیں کیا جاسکتا۔

**عثمانی شہادتی ایام اور مروان کا کلدار** : شہادت عثمانی سے قبل کی واقعات

ایسے رونما ہوتے ہیں کہ وجہ سے واقعہ شہادت پیش آیا۔ شہادت کے اس بابِ عمل کے متعلق ان ایجاش کے آخریں انشاء اللہ حسب مذور مختصر کلام کیا جاتے گا۔

یہاں اس مقصود مروان کی متعلقہ چیزوں پیش نہ ملت ہیں۔

حضرت عثمانؓ کا جب باخی و طاغی لوگوں نے معاشرہ کریا تو صحابہ کرام نے باغیوں اور حضرت عثمانؓ کے درمیان تنازع فی مسائل کو حل کرنے کی جدوجہد کی اور معاشرہ کرام کے ساتھ باغیوں کے شر سے مدافعت کی یہ مردان برابر شرکیہ رہا۔

حضرت امام حسن و حسینؑ، حضرت ابن عمرؑ، ابن زبیرؑ اور مروانؓ تمام حضرات تھیا رکا اور حضرت عثمانؓ کی خلافت کے بیان کی حیلی میں داخل ہوئے اور مخالفین سے مقابلہ کرنے کی پوری آمادگی طلب کی تو حضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ یہیں تھیں قسم دنیا ہوں کشم والیں ہو جاؤ اور تھیا رکھ دو اور اپنے گھروں میں علیحدہ جاؤ تو اس وقت اب غر اور حسن و حسینؑ تو باہر آگئے یہیں این الذبیرؑ اور مروانؓ نے کہا کہ یہیں نہ پائیں اپنے پرلانہم کر دیا ہے کہ مدافعت کی خاطر اپنی حملے سے نہیں ہیں یہیں گے (ابتدی مراحل میں یہیں ایں حضرات کی طرف سے ایک سچی کش تھی)۔

خلیفہ بن خیاڑ نے اپنی تاریخ میں اس چیز کو بالفاظ ذیل درج کیا ہے:-

«عن محمد بن سیدین قال انطلق الحسن و الحسین و ابن

عمّر و ابن الذبیر و مروان کلم شاک فی السلاح حتی دخلوا

الدار فقال عثمان اعظم عليکم لما رجعتم فوضعتم السحتكم

ولزمتم بسویتكم فخرج ابن عمّر و الحسن و الحسین فقال ابن

ذبیر و مروان و خن نعم على انفسنا لانبرح ۷۷

(تاریخ خلیفہ بن خیاڑ، ص ۱۵۲-۱۵۱۔ ح اطبیع ادل)

بلیں بمحبت اشرف عراق نجت القبری زمیں عثمانؓ۔

ملانوں کے درمیان ایک بڑے غصتے کا دروازہ کھل گیا۔

ابن خلدون اس موقع کی تفصیل دستی ہوئے کھتے ہیں کہ:-  
 فانفسوفاً قليلاً ثم رجعوا وقد ليسوا بكتاب مددٍ يزعمون  
 انهم لفوة في يد حامله الى عامل مصر يان يقتله وحلت  
 عنوان على ذلك فقالوا مكنا من مرؤان شأنه كاتيك حلفت  
 صرداً نقال ليس في الحكم أكثر من هذه اخماصه وبدارك  
 ثم بيته على حين غفلة من الناس وفتلوه وإنفتح باب  
 الفتنة ۴

رمضان العجمي بن خلدون المغربي  
الفصل الثاني ثالث في ولادته لـ الحمد، ص ٢١٥-٢١٤  
طبع مصر، ٣٨٤-٣٨٦، مطبعة بروت.

**ایک مصنوعی خط** عثمانی شہادت کے مقصود پر ان اشاروں و مفسدین نے جو اصل خطوط صحابہ کی جانب سے اپنے پروگرام کے لیے پھیلاتے تھے ان میں ایک خط یہ بھی تھا جنما قوس اسوار کے ذریعہ حکم مصر کی طرف بھیجا جا رہا تھا۔ یہ حضرت عثمان پر انقرہ باندھ کر تیار کیا گیا تھا اور مردان کو توکاتیب عثمان ہونے کی وجہ سے شام کامل کیا گا۔

قتل عثمان کے لیے یہ ایک مقول بہا تے تجویز کیا گیا تھا۔ مؤرخین علماء نے ان خطوط کے جعلی ہونے کی صراحت کر دی ہے۔ اُن کثیر تھے ہیں کہ «هذا الذنب على الصحابة انما كتبت مزورۃ عليهم من جهة على وطنه والذبیر الى الخارج كتب مزورۃ عليهم انکروها... ولهذا انت قرأت هذا الكتاب على عثمان ايضاً فاندهم

یہ مفسد لوگ اپنے قلوب میں ایک غرض فاسد رکھتے تھے جس کو پورا کرنے کے لیے انہوں نے کتنی جیلے تجویز کیے ہوتے تھے۔ ان جیل میں سے فاد کھدا کرنے کا آخری جیلہ تجویز کیا کہ حضرت عثمانؓ سے مطابقات منوانے کے بعد داہیں ہوئے اور کچھ مراحل دُور جانے کے بعد پھر یہ تمام بصیری، کتنی بصیری باخی یکم مدینہ پر پلٹ پڑے اور پھر دوبارہ حضرت عثمانؓ کا محاضہ کر لیا اور صحابہ کرام پر اپنے نوٹے کی یہ وجد ظاہر کی کہ ہم نے حضرت عثمانؓ کی طرف سے ایک خط پکڑا ہے جس کو نادر سوار حاکم مصر کی طرف نے جاری رکھا۔ اس میں تھا کہ جب یہ مصری وفد داہیں پہنچے تو اس کے خلاں خلاں آدمی کو سنزا دی جائیے۔ اس خط پر حضرت عثمانؓ کی ہم لوگی ہوئی تھی اور خط بردا حضرت عثمانؓ کے اورٹ پرسوار تھا۔

اہذا حضرت عثمانؓ نے ہمارے ساتھ بدیعِ عمدی کر دی ہے اور یہیں دھوکہ دیا ہے اس دبیر سے ہم عثمانؓ کو ختم کر دیں گے۔

صحابہ کرام نے جب واقعی اصلاحی معلم کرنے کے لیے حضرت عثمان بن سعید کو تھلٹ عثمان بن عاصی کے متعلق کوئی علم نہیں اور تب ہی میں نے تحریر کر دیا ہے (توضیح ابا) باغیوں نے کہا کہ اس خط پر آپ کی مہر لگی ہوئی ہے اور آپ کے ہی اونٹ پر خط بردار سوار ہے۔ راس یہی (اوکوف نہیں ہو سکتا)۔ پھر بعض لوگوں نے کہا کہ یہ مروان بن الحکم کا لکھا ہے تو ہم کا اس کو ہمارے حوالے کیا جائے تو اس وقت مردان نے بھی حلف اٹھا دیا کہ میں نے نہیں لکھا (اور حضرت عثمان نے فرمایا کہ اس سے زیادہ اس معاملے میں اور کچھ نہیں ہو سکتا اور مروان کو ان کے حوالے نہ کیا پھر باغیوں نے حضرت عثمان بن عاصی کی حوصلہ کا محاصرہ کر لیا۔ اور وقوع پاک حضرت عثمان کو شہید کر دیا جس کی وجہ سے

یا مربیہ ولم یعلم بیہ (ایضاً ۱)

رالبدایہ، ج ۷، ص ۵۷، ابجعث مجی الاحزاب (العنان)

**مروان کو مطعون کرنے والی تاریخی روایات کا ایک جائزہ**

پیش نظر کیجئے۔ پھر جواب کے لیے قلیل سامنوار فرمائیے۔

— عثمانی روز کے آخر میں قشناگنگری اور شتر خزیری مروان کے نکڑی کے عہدہ پر مامور رہنے کی وجہ سے ہوئی۔

— اکابر صحابہ کرام اور حضرت عثمانؓ کے مابین تعلقات خراب کرنے کی مروان نے مسلسل کوشش کی۔

— اس موقع پر مروان نے صحابہ کے مجمع میں ایسی تهدید آمیز تقریں کیں تین کافستہ صحابہ کے لیے طلاقاً کی زبان سے ناگوارا در مشکل تھا۔

— حضرت عثمانؓ کے لیے اس موقع میں مشکلات پیدا کرنے کی ذمہ داری سراسر مروان پر چاہدہ ہوتی ہے اور یہی عظیم فتنہ کا سبب بنتا۔

عنصری ہے کہ محمد بن سلمہ انصاری صحابی اور مروان کے مابین سخت کلامی بحث علی کی مروان پر سخت تلقید کرنا اور تمام معاملہ کا اسے ذمہ دار کھھرا، حضرت عثمانؓ کی بیوی نائلہ کا مروان کو غلط کار اور مسدود قرار دینا وغیرہ، ان سب معاملات کی تان مروان پر اس کو لوٹتی ہے۔

— جو اب اعرض ہے کہ جس تاریخی محاوکی بنائی مبارک خاک "بالتجویز" فرمایا گیا ہے اس کو نقلاً عقلاءً جائی جائے اور اس تحریر کر لیا جائے اگر صحیح ہو تو پھر یہ سب کچھ درست ہے۔ اگر محاولہ بُکش ہو تو اسیادبی خرابی تو اقتراض

کی تمام عمارت ہی بیکار ہوگی۔ اب تو جو فرمائیے۔

**اولاً** — مروان کے عہدہ کا بابت پر مامور رکھنے اور تقرب دینے کا مسئلہ جہاں نذکور ہے دہاں یہ چیز "قالو" اسکے الفاظ سنت نقل کی گئی ہے زینی یہ بات لوگ کہتے ہیں (حضرت عثمانؓ کے درستک بسند صحیح یہ بات نہیں ہے)۔ واقعہ کے بسند صحیح پہنچا مٹکوک ہو گیا۔ خدا جانے کسی قسم کے لوگ میں یہ کیسے ہیں؟ جو مردان کو امیر کرنے اور تقرب دینے پر حضرت عثمان پر اقتراض کر رہے ہیں؟

(طبقات ابن حماد، ج ۵، ص ۲۵-۲۶۔ تخت

مروان بن الحکم، طبع اول یمن)

— پھر حضرت عثمان اور صحابہ کرام کے تعلقات کو مردان کا خراب کر دینا صحابہ کے مجمع میں مردان کا تہذید آمیز تحریر کر دینا، اس موقع کی مشکلات پیدا کرنے کی مردان کی ذمہ داری، محمد بن سلمہ انصاری کا اور حضرت علی المرضی کا اور حضرت عثمانؓ کی بیوی نائلہ کا مردان کے حق میں سخت تلقید کرنا اور نفع نہیں کرنا وغیرہ۔ ان روایات کے ناتق اور بادی جناب بحث واقعی صاحبی میں "بلبری شریعت" انکا کر ملاحظہ فرمائیں متمدد مقامات پر یہ روایات درج ہیں۔ ذیل مقامات کو ملاحظہ فرمائیں:-

(تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۰۹-۱۱۱-۱۱۲-۱۱۹)

تحت عثمان ذکر سیرہ من ساری ذی خسب من اہل

مصر۔ الح زیر حالات شفیع طبع قدیم مصری)

ابل علم حضرات تو معااملہ سمجھ گئے ہوئے مگر عوام دستون کے لیے عرض ہے کہ مذکورہ بالروایات کا ناقل ایک غیر معتبر اور ضعیف شخص ہے جس کی اس نوع کی روایات کو قبل کرنا عمل انسان ترک کر دیا ہے۔ اس کی روایات صدق وکتب

کا مجموعہ ہیں ان کو تسلیم کرینا گواہ و جھوٹ کے انتیا کو ختم کر دینے کے تراویث ہے۔ خصوصاً وہ پیزیں جن کی وجہ سے صحابہ کا بہترین دوران اغفار ہوتا ہوا در بالا حضرت عثمانؓ کی پوزیشن خراب ہوتی ہوان کو باکل تسلیم نہیں کیا جائتا۔ یہ روایات جعلی ہیں۔ ان میں صدق و کذب کو مخلوط کر دیا گیا ہے۔

اپل علم کی تلی کے یہ ایک درجولہ حضرت واقعی صاحب کی پوزیشن واضح کرنے والے پیش خواست ہیں۔ القليل يدل على الكثير۔

واقعی پژیع محققین علماء نے بالخطاط ذیل نقیباً بے منشاء میران الاعتدال میں علامہ زہبیؒ لکھے ہیں :

(۱) ”..... قال احمد بن حنبل هو كذاب يقلّب الاحاديث ...“

قال البخاري و ابو حاتم متوفى ..... واستقر الاجماع على  
و هن الواقدي بـ

دمیزان الاعتدال للذهبي، ج ۳، ص ۱۰. (طبع قدیمی مصری)

تحت محمد بن عمر بن واقد (الاسلی)

(۲) او زنگرۃ الخطاط میں ذہبی لکھتے ہیں کہ

”..... لم اسوق توجیحته هنا لاتفاقهم على ترك حدیثه ... الخ“

زنگرۃ الخطاط ص ۲۳، ج ۱ (طبع بیروت، تحت

الواقدي محمد بن عمر بن واقد (اسلی)،

(۳) — اور حافظ ابن حجر تہذیب میں درج کرتے ہیں کہ

”..... قال البخاري الواقدي مدنی سکن بغداد متوفى

الحاديث ..... قال احمد بن حنبل الواقدي كذاب ..“

.... قال الشافعی کتب الواقدي کلبًا كذبٌ ..... الخ“

تہذیب التہذیب لابن حجر عسکری ۹۶، ۳۴۶-۳۴۷

تحت محمد بن عمر الواقدي

— مطلب یہ ہے کہ واقعی غیر صادق و متوفی شخص ہے۔ اس کی اس نوع کی روایت متوفی اور غیر مقبول ہے اور وہ سے محدثین اور مؤذین کی روایات سے قیح اور توافق کے بغیر واقعی کی روایات کا اعتبار نہیں کیا جاسکتا۔

ثانیاً — بالفرض اگر مر والی کو دار کا مجوزہ مذکورہ نقشہ درست ہے اور اس موافق کے فساد اور خرابیوں کا بنیادی سبب موافی ہے تو پھر یامی حضرت محدث علیؓ، حضرت حسنؓ و حسینؓ، ابن عباسؓ وغیرہ، اور دیگر صحابہؓ کرام، مثلاً ابن عمرؓ، زید بن ثابتؓ، ابو ہریرہؓ وغیرہم، حضرت عثمانؓ کی حفاظت کرنے اور ان کی حادیت کرنے اور ان کے ساتھ ہر قسم کا تعاون کرنے سے درست بردا رکیوں نہیں ہوتے؟ پھر یامی حاضر لٹکر ڈافع عثمانؓ کیوں کرتے رہتے؟ پانی بند ہونے پر پانی پہنچانے کے سامان کیوں کیکے؟ حضرت عثمانؓ قسمیں دے دے کر ان کو تامیار اٹھانے سے روکتے تھے۔ یہ لوگ پھر بھی آخری دن تک حفاظتی تدابیر کرتے رہتے۔ اس مرحلہ میں حضرت عثمانؓ کا کیوں ساخت دیا اور ایسا کیوں تعاون کیا؟

تاریخ خلیفین خیاط، جزا اول، ص ۱۵-۱۶۔

تحت فضیلہ زین عثمانؓ

یہ حضرات حضرت عثمانؓ کو صافت کہہ دیتے کہ یہ تمام شر و فساد موافی نے اٹھایا ہے جس کے با赫میں آپؓ نے تمام سلطنت کی باگ ٹوڑ دے کر ہے اور یکسری خاص بنارکلی ہے تمام فتنتی ذمہ داری اس پر ہے لہذا موافی جانے اور آپؓ کا کام جانے ہم (س غلط کام میں تعاون نہیں کر سکتے) مکمل خداوندی ہے کہ ”وَتَعَاوُنُوا عَلَى الْإِيمَانِ فَلَا تَنَعَّمُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْمُعْدُودُانِ كَذَّابُ اللَّهِ“

إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ - (۶۷)

نیز یہ چیز بھی غور کرنے کے قابل ہے کہ مصری وفد کے حق میں جو خط پڑا کیا تھا جس میں محمد بن ابی بکر وغیرہ کے قتل کا حکم درج تھا، شتر سوارے کر جاریا تھا وہ بھی اگر مروان نے ہی بھکر ارسال کیا تھا تو ایسے شریر انسان کو تو پہلے قتل کرنا چاہیے تھا اور عثمان کو قتل کر دیا گیا، لیکن مروان کو چھوڑ دیا۔ یہ کیا معاملہ ہے؟

**ثالثاً** — حضرت عثمان کی شہادت کے بعد جگہ مجلس پیش آئی۔ اس وقت مردان حضرت علی کی جماعت کے ہاتھوں گرفتار ہوا، حضرت علی کی جماعت کے خالین میں سے تھا حسین بن علی نے مردان کے یہے حضرت علی کے ہاتھوں کی سفارش کی۔ انہوں نے معافی دے دی۔ اس سفارش کا مندرجہ ذیل مقامات میں درج ہے اور قبل ازیں متعلقات مردان میں شیعہ و دو فوں کتب سے نقل کیا گیا ہے:

(رضی) (۱) — السنن المسید بن منصور ص ۳۴۶ باب جام الشہادة روایت، ۲۹۳ طبع مجلس الحکیم کراچی ڈا جیل۔

(شیعہ) (۲) — بیخ البلاعہ، ص ۱۲۳ فی خطبۃ لعلیہ السلام علم فیما اذکار الصلوة علی المیت، طبع مصری۔

بعول متضمن اگر مروان تمام شرائعوں کی طریقہ اور اس کی وجہ سے فتنہ عثمانی پیش کیا تھا تو حسین بن علی سے آدمی کی سفارش کیوں کی؟ اور حضرت علیؑ نے قبول کیوں کی؟ اس کو تو خشم کر دینا چاہیے تھا۔ مردان کے حق میں سفارشیں اور معافیاں کیوں جاری ہوئیں؟

ان تمام حالات پر غور و فکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس واقعہ عظیمہ اور اس کے مباری کا اصل سبب مردان کی کارثہ نیا نہیں ہیں بلکہ اس کے اسباب دوسرے ہیں۔ اس کے متعلق انشاء اللہ تعالیٰ ابھاش نہ کاکے آخر میں ستعل غمان

گرام کر کے مختصر اکلام کیا جائے گا۔

— مفترض لوگوں کو چونکہ عثمانی تور کی خرابیاں خاریاں اور تعلق مدد و نفع کے تصور ناطر ہیں اس میں وہ اپنے مزروعہ مقاصد کے انتام کے لیے اپنے زور قلم تے تائیغ کر دی مواد سے یہ مباحثہ مستبط فرماتے ہیں

— افترض کہ نہ گان کی اس کارکردگی سے مردان کو قسان پہنچ یا نہ پہنچ گھرست بدنا عثمان رضیفہ راشد کا کرد اضطرور سبب دار ہوتا ہے اور ان کے حق میں سو مرثی نہیں پہنچتی ہے (ریاضہ) انشاء اللہ تعالیٰ ایسا بحثون۔

### شنبہ سوم

بنو امیہ اور الحکم کی اولاد مروان وغیرہ کا مبغوض  
و "ملعون" ہوتا

مفترض و دست چند ایسی روایات اس موقع پر پیش کرتے ہیں جن میں بھی ایسے پیچھا اولاد حکم (مردان) وغیرہ کا کروہ و مبغوض ہوتا اور یعنی ہوتا کھلایا جاتا ہے۔ اس مسئلہ کی متعلقہ چند روایات سامنے لٹکر یہاں مختصر راجحہ کی جاتی ہے تا لحقیقت واقعیح طور پر معلوم ہو سکے۔ اور اعتماد کا بے جا ہوتا ثابت ہو سکے۔

### ازالۃ شبہ

اس قسم میں دو طریقہ سے بحث پیش خدمت کی جاتے گی۔  
روایتیہ — و درایتیہ

- ۱ - یعنی پہلے ان روایات کو باعتبار تقابل کے جانچنا ہمگا روایت کے قوالنک میں نہیں کیا جاتا ہے کہ بنی کیر صلی اللہ علیہ وسلم رُوئے ان کا کام تمام ہے؛ تقابل تبول ہیں؟ یا تقابل رتیں؟ عالم نے ایسی تقابل کو مکروہ جانتے تھے شفیقت و بزم امیة و بنو حنیفہ۔
- روایات پر کیا حکم لگایا ہے؟  
اولاً — یہاں یہ بات تقابل وضاحت ہے کہ ابو بزرگ اسلامی کی بینہ دعویٰ
- ۲ - دوسرے یہ دیکھنا ہو گا کہ ابتداء عقل کے یہ روایات لا حق تسلیم ہو سکتی ہیں۔ اپنے یہاں ایک واسطہ سے امام احمد بن حنبل اور ان کے صاحبزادے عبد اللہ نہیں؛ اور یہ واقعات کے بالکل متضاد و متعارض ترہیں پائی جاتیں؛ ان تقابل کی ہے ہم نے مُسْنَد احمد جلد رابع کی طرف بجوع کر کے ابو بزرگ اسلامی کی چیزوں کے متعلق غور و فکر کرنے سے خود بخود مسئلہ واضح ہو جائے گا اور لفظ امریکا روایات دیکھی ہیں۔ اس میں یہ روایات دستیاب ہوتی ہے لیکن وہاں بنو امیة عقلاً بحث کر لینے کے بعد کوئی خفاہاتی نہ رہے گا ادا نشانہ اشد تعالیٰ کراس افاظ محفوظ ہیں۔ صرف بنو حنیفہ و شفیقت کا ذکر موجود ہے۔ ملاحظہ ہو۔
- مسنون احمد، ج ۳، ص ۴۰۶۔ تحقیق منداد ابی بزرگ  
قسم کی روایات بے اصل ہیں اور راجمات کے برخلاف ہیں۔
- (۱)
- اسلی۔ اذل مسنون المصطبین (طبع اول مصری)
- یہاں سے واضح ہو گا کہ اصل روایت میں بنو امیة کے افاظ تھیں میں بعد میں راویوں کی طرف سے روایت میں داخل کر دیتے گئے ہیں۔ اس کو ادراج کیا کہا جاتا ہے اور یہ راویوں کے تصرفات کا ادنیٰ کر شد ہے اور کئی راوی رفتار صاحب بنو امیة کے ساتھ عناد رکھنے والے دوستوں کی طرف سے اس طرح کی بیشی کر دیا کرتے ہیں۔

ایک روایت پیش کی جاتی ہے کہ ابو بزرگ اسلامی کہتے ہیں کہ بنی اقریس صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک تمام تقابل میں سے بہت مبغوض (قابل نفرت) تین قبیلے تھے۔ صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک قبلہ بنو امیة نہایت مبغوض و مکروہ اور قابل تھا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مندرجہ ذیل افعال کس طرح درست ہے؟ اور بنو امیة کے ساتھ مندرجہ ذیل حملات کیسے جاری رکھے گئے ہوں؟ کیسے ذریعہ یہ قبیلہ قابل نہادت و لائق نفرت ہوا۔ اور عمل یہوی نے ان کے تھوشن حملات کر دیا۔ یہ عجیب بات ہے۔

المُشْتَدِرُ للحاكم، ج ۱، ص ۸۰۔ جلد رابع تحقیق کتاب

اسی طرح مبغوض و مکروہ قبیلہ بنو امیة کے ساتھ ہمہ اقسام نے لفظن والملاحم ذکر ابغض الاحیاء الی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔ اپنے اور دیگر تعلقات کیوں قائم داشت رکھے؟ اوصیتی اکابر اور فاروق اعظم

اول میں تفصیلًا گزر چکے ہیں)۔

۸ - امیر معاویہ کی بہن رہبند بنت ابن سفیان، اموی کا نکاح حضرت علیؓ کے  
چجاز اور حارث بن نوقل بن حارث بن عبدالمطلب بن ہاشم کے  
ساختہ ہوا۔

۹ - حضرت علیؓ کے چچا حضرت عباس بن عبدالمطلب کی پوتی عبا بنت عبیداللہ  
بن عباس کا نکاح امیر معاویہ کے بھتیجی ولید بن عقبہ بن ابن سفیان (اموی) کے  
ساختہ ہوا۔

۱۰ - حضرت جعفر طیارؑ کی پوتی رملہ بنت محمد بن عبداللہ بن جعفر کا نکاح پہلے سیمان  
بن ہشام بن عبدالمکہ اموی کے ساختہ ہوا۔ اس کے بعد امیر معاویہ کے بھتیجی  
ابوالقاسم بن ولید بن عقبہ بن ابن سفیان (اموی) کے ساختہ ہوا۔  
ران رشته داریوں کے حوالہ باتیں قبل ازیں بحث ثانی میں امیر  
معاویہ کے خاندان کے ساختہ ششتوں کے عنوان میں نذکور ہو چکے ہیں  
رجوع فرمادیں۔

ستیدن کوئین صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک جو قبیلہ مکروہ و میغوض ہواں کے  
ساختہ اس طرح کے برادرانہ تعلقات اور لبی روابط فاقم کرنے کے طرح درست ہوئے  
ہیں اور انصاف فراہیے۔

### غیرنبی روابط

۱ - بنی اتم صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب میں حضرت عثمانؓ (اموی) کا تب وحی  
تھے۔ (یہ مسئلہ مسلمات میں میں سے ہے)۔

۲ - اسی طرح امیر معاویہؑ کے "رحماء بنینم" حصہ سوم عثمانؓ کے باب  
حوالہ باتیں سوا اتم حبیبؓ کے "رحماء بنینم" حصہ سوم عثمانؓ کے باب

نے بھی بنو امیہ سے اچھے معاملات کیسے روا کر کے ؟ اور اسلامی حکومت میں کس  
طرح انہیں عمدہ مناصب درے دیتے ؟ ذیل میں بطور یاد دہانی چند امور پیش  
کر دیتے ہیں۔ ان کو ملاحظہ فرمائے مسئلہ نہایا میں تدبیر و تقدیر فرمادیں۔ کتابوں کے  
حوالہ باتیں ان کے لیے قبل ازیں گزر چکے ہیں۔ رجوع فرمائے تسلی کریں۔

### نبی تعلقات

۱ - صاحبزادی حضرت رقیۃ بنۃ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح حضرت  
عثمانؓ اموی کے ساختہ تھا۔

۲ - صاحبزادی اتم کشمیر بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح حضرت  
عثمانؓ اموی کے ساختہ تھا۔

۳ - ام جبیہ بنت ابن سفیان (اموی) بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نکاح  
میں تھیں۔

۴ - حضرت علیؓ کے حقیقی برادر جعفر طیارؑ کے بیٹے (عبداللہ بن جعفر) کی بیٹی ام سلمہ  
کا نکاح حضرت عثمانؓ کے بیٹے ابان بن عثمانؓ بن عفان (اموی) کے ساختہ تھا۔

۵ - سیدنا امام حسینؑ کی لڑکی سکینہ بنت حسینؓ کا نکاح حضرت عثمانؓ (اموی)  
کے پوتے زید بن عرویں عثمانؓ کے ساختہ تھا۔

۶ - سیدنا امام حسینؑ کی لڑکی فاطمہ بنت حسینؓ کا نکاح حضرت عثمانؓ (اموی)  
کے پوتے عبداللہ بن عرویں عثمانؓ بن عفان کے ساختہ تھا۔

۷ - سیدنا امام حسنؑ کی پوتی اتم القاسم بنت حسن بن حسن کا نکاح حضرت عثمانؓ  
راموی کے پوتے مردان بن ابان بن عثمانؓ سے تھا۔ (ذکر و ششتوں کے  
کتابی حوالہ باتیں سوا اتم حبیبؓ کے "رحماء بنینم" حصہ سوم عثمانؓ کے باب

۳۔ حضرت عثمان راموی) عہد نبوی میں متعدد فصیح امور کے ذمہ دار و عہد دار  
بناتے گے۔

۴۔ امیر معاویہ اموری کو عہد نبوی میں کئی امور کا والی بنا یا گیا اور عہد صدقیہ  
فاروقی میں متعدد برا پمپر و حاکم بناتے گے۔

ریاست اول تخت عنوان "الشام" حوالے دے دیتے گے ہیں۔

۵۔ حضرت ابوسفیان رامیر معاویہ کے والد (اموی کوبنی اقدس صلی اللہ علیہ  
و سلم) نے بحران کے علاوہ پر عامل و حاکم بنایا۔

۱۔ منہاج السنّۃ ابن تیمیہ، ص ۱۷۴-۱۷۵-۲

۲۔ المتنقی للذهبی، ص ۳۸۲-۳۸۳-۲

۴۔ اور یزید بن ابی سفیان رامیر معاویہ کے بارہ) اموی کو صدیق اکابر نے  
فترح الشام کے لیے افراد پر والی و امیر بنایا کر روانہ کیا پھر حضرت عمر بن  
یزید اپنے کو اس کام پر امور رکھا۔ (بحوالہ مذکور)

۷۔ حضور نبی کریم علیہ السلام نے عتاب بن اسید اموری کو مکہ پر حاکم نایا۔  
(بحوالہ مذکور)

۸۔ خالد بن سعید بن العاص اموری کو عہد نبوی میں بنی مدرج کے صفات پر  
اوہ صفات اور مکہ پر عامل و حاکم بنایا۔ (بحوالہ مذکور)

۹۔ ابیان بن سعید بن العاص اموری کو عہد نبوی میں پہلے سرا یا پر عامل بنایا۔  
پھر العلابین الحضری کے بعد الحری کا حاکم مقرر کیا گیا۔ (بحوالہ مذکور)

۱۰۔ عمرو بن سعید بن العاص اموری کو عہد نبوی میں تیما، خسیر، قرآنی عزیز پر حاکم

لہ (غفلہ عمرو بن سعید بن العاص) یہاں اصل کتاب میں عثمان بن سعید کھا ہوا ہے۔

بنایا گیا۔

(۱) بحوالہ مذکور یعنی منہاج السنّۃ، ص ۱۷۴-۱۷۵

ج ۳ تخت جوابات مطاعن غافلی طبع لاہور

(۲) تاریخ طیفہ ابن حیاط، ج ۱ جمی ۶۱-۶۲ تخت

تسبیحہ غالی صلی اللہ علیہ وسلم

سید الکونین صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک جو قبیلہ کروہ و سبغون و قابل نفرت  
ہر اسے یہ عزت کے موقع کیوں ہمیا کیے گئے؟ اور نبیری، صدیقی، غارقی دوسریں  
ان لوگوں پر اعتماد کرتے ہمیسے مذکورہ ذمہ داریاں کیوں پر در فرمائی گئیں؟ خود و  
تمکن کے بعد خود فیصلہ فرمائیے۔

**بنو امیہ کے حق میں حضرت علی کے اقوال** متدوّد مقامات میں حضرت  
علی المرضی سے قبلہ بنی ایتیہ کے اقوال متفق ہیں جن سے حضرت علیؑ کے نظریات  
کے حق میں فضیلت اور منقبت کے اقوال متفق ہیں جن سے حضرت علیؑ کے نظریات  
بنو امیہ کے متعلق واضح ہوتے ہیں۔ مثلاً:-

ابن سیرین کہتے ہیں کہ ایک شخص نے قبلہ قبر شر کے متعلق حضرت  
علیؑ سے سوال کیا تو حضرت علیؑ نے دیکھ قبائل کی صفات بیان کرنے کے ساتھ ساختہ

ایک صحیح یہ ہے کہ عروین سعید بن العاص ہے۔ وجہ یہ ہے کہ انساب و رجال کی عامہ مذکولہ  
کتابوں میں (رجوہ نہ کے پاس میں) سعید بن العاص کی اولادیں عمر و توہنگوہ ہے۔  
لیکن عثمان بن سعید اولادیں نہیں بلکہ معلوم ہوتا ہے کہ ناقل کے فلم سے ہم وہی کیا  
ہے۔ اور عروین کی بجائے عثمان لکھا گیا ہے تا حال نہ کی تحقیق یہی ہے۔  
لعل اللہ یحدث بعد ذالک امرًا (منہ)

## حاصلِ کلام

معنفی یہ ہے کہ قولِ نبی و عملِ نبی کے ذریعہ اور حضرت صدیقہؓ اور فاروق اعظمؓ کے تعلامل کی رشتنی میں یہ بات واضح ہوئی کہ صاحبِ بنو امیہ کو مسون و مکروہ جاننا واقعات کے برخلاف ہے خود حضرت علیؑ کے فرمائیں کے برعکس ہے بلکہ ان کا منظور و مقبول ہزاً مسخن دل پسندیدہ ہے اور یہ روایات میں بعض وکرا ہست نبی امیہ کا ذکر پایا گیا ہے وہ درست نہیں بلکہ درداۃ کی طرف سے مدرج معلوم ہوتی میں۔

۴

## ملعون ہونا“

(اول ر) — عبداللہ بن عمرو بن العاص کہتے ہیں کہ ہم حضور علیہ السلام کے پاس بیٹھے ہوئے تھے اور میرے والد اپنے گھر کپڑے بدلتے گئے تاکہ یہاں آکر مجلس یہی شرکیب ہوں۔ اس اشارہ میں حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ تمہارے پاس بعض شخص داخل ہو گا عبداللہ کہتا ہے کہیں اندر باہر رکھتا ہے۔  
حتیٰ دخولِ فلاں یعنی الحکم“ ختنی کہ داخل ہوا افلان شخص۔ راوی کہتا ہے یعنی حکم داخل ہوا۔

(د) کوالمُسْنَد احمد، تخت روایات بنو اشیب  
عمرو بن العاص)

قابل توجہ یہ بات ہے کہ یہ روایات اخبار آثار میں سے ہے اگر اس کو صحیح تسلیم کریا جائے تو اپنے کسی شخص میتین کا نام لے کر لعنت نہیں فرمائی بلکہ بعض شخص کے

قبیلہ بنو امیہ کے فضائل بالفاظِ ذیل بیان فرماتے۔

— ہمارے بھائی بنو امیہ ہم میں سے بخاری عقل و لسان اور روزنی فہم و فراست و اسے ہیں .....  
— ہمارے ببرادران بنو امیہ زیادہ علم و اسے ہیں۔

— بہر حال ہمارے بھائی بنو امیہ افراد و جویش کی قیادت کرنے والے ہیں۔

— لوگوں کو خوارک و غمام جیا کرنے والے ہیں اور غارت کی فعت اور عزت کی حمایت کرنے والے ہیں .....  
— عن ابن سیرین قال قال رجل لعلی اخباری عن قریش

قال اذ رأينا أحلاً ما أخذنا بما إمتهنا  
قال اذ رأينا أحلاً ما أخذنا بما إمتهنا

المصنف لعبد الرزاق، ج ۵ ص ۱۵۳ تخت عنوان

بیعة (ابی یکر)

— ..... فقال (علي) اذ رأينا أحلاً ما أخذنا بما إمتهنا  
المصنف لعبد الرزاق، ج ۱ ص ۶، ۵، باب فضائل قریش

— ..... فقال (علي)، أما أخذنا بما إمتهنا فقد أداده  
ذاده

(۱) — المصنف لعبد الرزاق، ج ۱ ص ۵ تخت

فضائل قریش

(۲) — کتاب الفائق للزمشي، ج ۲ ص ۲۶۳

تحت نون مع الجم طبع دکن

داخل ہونے کی اطلاع کی۔ پھر وہ ملاں شخص مجلس میں داخل ہوا۔ راویوں میں سے ایک راوی کہتا ہے کہ وہ حکم ہے۔

مطلوب یہ ہے کہ اصل روایت میں حکم ”کام تصریح نہ کرنے ہیں تھا۔ لیکن بعد میں ”ملاں“ سے ”راہ حکم“ لیا گیا۔ اس طریقے سے یہ روایت اپنے ضمن پر صریح الدلالت نہ ہوتی بلکہ راوی کا اپنا گمان ٹھہرا۔

**دوم (۲)** — عبد اللہ بن زبیر سے منقول ہے کہ وہ کعبہ کے ساتھ تکارکتے ہوئے بیٹھے تھے۔ انہوں نے حضور علیہ السلام کی ایک روایت سنائی کہ: «لعن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فلاناً و مولد من صلبہ۔»

یعنی حضرت نے لعنت فرمائی ملاں شخص پر اور جو اس کی پشت سے اولاد پھیلی۔

**رُسْنَد احمد** حضرت مُسْنَد عبد اللہ بن زبیر  
روایت ہے اخبارِ حادیین سے ہے۔ اگر اس کو صحیح تسلیم کیا جاتے تو اس میں ایک بیش شخص اور اس کی اولاد پر لعنت کی گئی ہے جس کا نام اور تعلق کچھ معلوم نہیں۔ نہ اس کامام روایت میں ہے اور نہ یہ کسی راوی نے واضح کیا ہے۔  
لہذا یہ روایت مدعانہ ذکر کو ثابت نہ ہوتی اور حکم نہ برداشت کرنا۔ ملاں سے مراد کون شخص ہے؟ جو دلیل مدعا کرنا ہے ذکر کے وہاں تقریباً تمام نہیں ہوتی۔

**سوم (۳)** — عبد اللہ بن زبیر سے روایت ہے کہ: «انَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَعِنَ الْمُكَدَّمِ وَلَدَدَهُ»  
یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لعن الحکم و ولدہ۔

کچھ امیر معاویہ نے اپنے بیٹے یزید کی بیعت کے لیے مروان کو کہا تو مروان نے

الستدرک الحاکم، کتاب المقتن و الملاحم تحت ذکر  
البغض الاجرامی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم طبع اول دن۔  
اس روایت کی سند کے متعلق علماء کرام نے نقد اور برجوح کردی ہے بلہذایہ روایت درست نہیں اور نہ ہی قابل استدلال ہے۔ مثلاً اس سند میں ایک راوی احمد بن محمد بن الحاج بن رشیدین المصری ہے۔ اس کے متعلق ذہبی تے تکمیل متذکر میں لکھا ہے کہ الرشیدی کو ابن عدی نے ضعیف قرار دیا ہے اور بیزان الاعمال بلڈاول میں ذہبی نے لکھا ہے کہ ابن عدی کہتے ہیں کہ ابن رشیدین کو لوگوں نے جھوٹا قرار دیا اور اس کی کئی مذکور روایات ہیں اور اس سے کئی باطل اور جھوٹی پیشیں منقول ہیں۔

### بیزان الاعمال للذهبی، جلد اول

#### تحت احمد بن محمد الرشیدی

اسی طرح سان بیزان میں بھی مذکور برجوح پائی گئی ہے اور حافظ ابن حجر عن  
مزید لکھا ہے کہ احمد بن صالح الرشیدی کو کذاب کہتے تھے۔

رسان بیزان، جلد اول، ۲۵۸-۲۵۹۔

#### تحت احمد بن ذکر

اور کتاب البرجوح والتعديل رازی راقسم اول (جلد اول) میں رشیدی نہ کہ پر برجوح پائی گئی ہے۔ سند ہمایں مزید بعض راویوں پر بھی برجوح موجود ہے لیکن اسی پر اتفاقاً کیا جاتا ہے مختصر یہ ہے کہ یہ روایت سند ایصح نہیں۔ فہذا قابلِ حجت نہیں ہو سکتی۔

**چھام (۴)** — ستدرک الحاکم کی ایک روایت میں واقعہ ذکر ہے کہ جب امیر معاویہ نے اپنے بیٹے یزید کی بیعت کے لیے مروان کو کہا تو مروان نے

لوگوں کے سامنے یہ بات رکھی تو اس وقت عبدالرحمن بن ابی بکر اور مروان کے دریان اس مسئلہ میں تیز کلامی ہو گئی۔ عبدالرحمن نے کہا کہ یہ طریقہ ہر قل اور قیصہ کا ہے مروان نے کہا کہ قرآن مجید کی آیت وَالَّذِي قَالَ لَوْلَا إِلَهَ إِلَّا هُنَّا مُكَفَّرٌ“ تھارے حق میں نازل ہوئی پس یہ بات حضرت عائشہ کو سینچی تو انہوں نے فرمایا:-

— کذب و ادله ما ہو بہ و نکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لعن ابا مروان و مروان فی صلبہ... الخ

یعنی حضرت عائشہ نے فرمایا کہ مروان نے غلط کہا۔ اللہ کی قسم اس طرح بات نہیں ہے لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مروان کے پاپ کو لعنت کی اور مروان اس کی پشت میں تھا۔

المستدرک الحاکم، ج ۴، کتاب الفتن  
والملامح تحت ذکر بعض الاحیاء المی  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم)

روایت نہاد پر مندرجہ ذیل کلام کیا جاتا ہے:-

۱۔ ریک تریہ ہے کہ اس روایت میں انقطاع پایا گیا ہے۔ علامہ ذہبی نے اپنی تفہیص میں اس روایت کے تحت یہ لکھا ہے:-

”قللت فیہ انقطاع محمد بن سبیع من عائشہ“

”یعنی محمد ابن زیاد نے حضرت عائشہ سے یہ روایت نہیں سنی“  
بلکہ دریان میں کوئی اور شخص ساقطہ ہے جس کے ذریعے یہ روایت محمد کو پہنچی رخا جانے والے کیسا آدمی تھا۔

(تفہیص مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۱۸۳)  
تحت روایت )

۴۔ دوسرا بات یہ ہے کہ روایت مذکورہ یعنی عبدالرحمن اور مروان کی باہمی مذکورہ گفتگو مندرجہ ذیل مقامات میں اکابر علماء نے ذکر کی ہے لیکن اس مقام میں مروان اور اس کے والد حکم پر زبان نبوت سے لعن طعن مذکور نہیں۔

— بخاری شریف میں عبدالرحمن اور مروان کی گفتگو مذکورہ کا کہ  
ہے لیکن وہاں بھی حکم اور مروان پر لعن طعن کا کوئی ذکر نہیں۔

۱۔ بخاری شریف، جلد ثانی، سورہ احتفاف،

باب قوله والذی قال لوالدیه افت کلمًا۔

۲۔ الاصابہ، رج ۱، ص ۳۵۵۔ تحقیق الحکم۔

۳۔ اسد المغابط لابن اثیر، رج ۳، ص ۳۰۶۔ تذکرہ

عبدالرحمن بن ابی بکر۔

۴۔ الاصابہ لابن حجر، رج ۲، ص ۲۰۰۔ تذکرہ

عبدالرحمن بن ابی بکر۔

۵۔ البدایہ لابن کثیر، رج ۸، ص ۸۹۔ تحقیق تذکرہ

عبدالرحمن بن ابی بکر۔

(۶۵۷) میں مذکورہ باہمی گفتگو مندرج ہے لیکن مندرج بالا عدد تتبیں زبان نبوی سے مروان و حکم پر لعن طعن کا اضافہ نہیں پایا جاتا اور جہاں اسیں اس واقعہ میں حضرت عائشہؓ نے زبان سے لعن طعن کا اضافہ پایا جاتا ہے اس کے متعلق حافظ ابن کثیر لکھتے ہیں کہ یہ روایات صحیح نہیں۔

”دیروی انہا بعثت الی مروان تعقبہ و توبۃ و  
تختبر، بخیریہ ذم لہ و بلا بیه لا یصم عنہ۔“

- بے اصل اور بے بنیاد ہے۔
- ۱- علامہ مفتی علیٰ نے مسند کو تخصیص میں اس روایت کے تحت فرمایا ہے کہ:-  
«فقط لا و اللہ و میناء کذبۃ (ابو حاتم)»  
”یعنی حاکم نے روایت کو صحیح کہا تھا۔ اس کو رد کرتے ہوئے ذہبی فرماتے ہیں کہ اللہ کی قسم ایسی بات نہیں ہے اور اس روایت کے راوی میناء کو ابو حاتم رازی نے جھٹلایا ہے۔
  - (۱) — تخصیص مسند کو الحاکم، ج ۳، ص ۲۹۵، تحت روایت۔
  - (۲) — المغنى فی الصنفان للدّین البیهی، ص ۶۹۱، ج ۳،  
تحت میناء ابن ابی میناء۔
  - ۲- ابن ابی حاتم رازی نے کتاب الجرح والتعديل مسلم رابع قسم اول میں اسی طور پر میناء رمی ع عبد الرحمن بن عوف کے حق میں لکھا ہے کہ مکمل الحدیث۔ روایت احادیث فی اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم مناکیر لا یعبد اعر بحدیثہ کان یکذب ۷۔  
”یعنی میناء حضور کے صحابہ کے حق میں مکمل روایات روایت کرتا تھا۔ اس کی حدیث کا کوئی اعتبار نہیں کیا گیا۔ وہ جھوٹ بولتا تھا۔  
ر کتاب الجرح والتعديل، ص ۳۹۵، ج ۳۔
  - ۳- ابن حبان نے اپنی کتاب الجرح و المیاع میں میناء کے حق میں لکھا ہے کہ  
”..... وجب التناکب عن حدیثہ“  
یعنی میناء کی روایت سے احتساب کرنا واجب اور الگ ہو جانا لازم ہے۔

”یعنی جن روایات میں یہ مردی ہے کہ حضرت عائشہ شفیعہ مروان کو غائب اور زبردست قویح کی اور ایک ایسی خبردی کر جس میں مروان اور اس کے باپ کے لیے خدمت مذکور تھی تو وہ روایات صحیح اور درست نہیں“  
البالمداری لسان کیشہ، ج ۸، ص ۸۹، تذکرہ عبد الرحمن بن ابی بکر، بحث شہید

مذکورہ پیش کردہ چیزوں کے ذریعہ ثابت ہوا کہ اس واقعی جو روایات صحیح ہیں ان میں بعض مذکور نہیں اور جہاں کہیں اس میں بعض بیکھا گیا ہے وہ روایات صحیح نہیں۔ لہذا یہ روایت مدعماً کو ثابت نہیں کر سکتی اور تقریب تام نہیں۔

پنجم (۵) — حضرت عبد الرحمن بن عوف سے ایک روایت ذکری گئی ہے کہ:-

”حضرت علیہ السلام کے دور میں اہل اسلام کے ہاں جب کوئی بچ پیدا ہوتا وہ حضرت علیہ السلام کی خدمت میں دعا و برکت کے لیے حاضر کیا جاتا۔ آپ اس کے لیے دعافت مانتے۔ چنانچہ مروان بن ابکم پیدا ہمو تو اس کو حضرت اقدس کی خدمت میں پیش کیا گیا تو انہیں فرمایا۔“

”هو الوزغ ابن الوزغ الملعون ابن الملعون“  
”یعنی گرگٹ کا بیٹا گرگٹ ہے اور ملعون کا بیٹا ملعون ہے۔“  
(مسند کو الحاکم، کتاب الفتن و الملاحم، تحت عنوان ادا بلشت بن انتیمة الریعن... الخ۔)  
اس روایت کے متعلق علماء نے مندرجہ ذیل کلام کر ریا ہے۔ لہذا یہ روایت بال

کتاب المجموعین لابن حبان جزئی، ص ۲۴۵ تخت بیان  
مولی عبدالرحمن طبع حیدر آباد دکن

حافظ ابن حجر نے تہذیب میں کہا ہے کہ :-

..... قال الجوزجاني انکار الاشمة حدیثه سرور مذهبہ۔

..... قال ابن عدی ..... انه يغلق التشبيه ... .

..... قال يعقوب بن سفيان ..... ان لا يكتب حدیثه ..

یعنی کبار علماء نے میتاء کے برے مذهب کی وجہ سے اس کی حدیث  
سے انکار کر دیا ہے۔ ابن عدی نے کہا کہ وہ شیعہ مذهب میں غلط کتا  
تھا۔ اور یعقوب بن سفیان نے کہا کہ میتاء کی روایت کو نہ کھا جاتے۔  
اور اس سے روایت نہیں جاتے۔

(تہذیب التہذیب لابن حجر، ج ۱، ص ۲۹)

تخت میتاء بن ابی میتاء)۔

علماء کیا کی مندرجہ بالا تصریحات سے ثابت ہو اکہ میتاء کی پیر رفت  
بے اصل ہے اور اس سے اختباب کرنا لازم ہے۔

تفصیلیہ :-

مروان اور اس کے والد حکم کے مسلم میں اس قسم کے بعض طعن کی روایات  
کئی انواع کی صورت میں راویوں نے چلا دی ہیں ان کا شمار کر کے اختساب کرنا  
لیکے بڑی طویل بحث ہے۔ ہم نے بطور نمونہ اس نوع کی چند روایات ناظرین  
کی خدمت میں پیش کر کے ان پر کلام کر دیا ہے کہ بعض روایات تو معاکون ثابت  
نہیں کر سکتیں اور بعض دوسری روایات غیر معتبر راویوں کی وجہ سے بے اصل ہیں۔

(۳۰)

## ذمۃت کی روایات علماء کی نظرؤں میں

”صحابہ بنو امیہ“ اور ان کے ہم نوا اصحاب کے متعلق بعض روایات میں ذمۃت  
او تغییض و تسلیب ہوتی ہے۔ اس سلسلہ میں کبار علماء نے روایات کے اس قسم کے  
ذمۃت و تغییض کے طور پر ہم ذمیں میں اس کو تقلیل کرتے ہیں تاکہ  
صحابہ بنو امیہ کے خلاف روایات کا ایک گورہ جائزہ یا جا سکے اور شہہ اہد اس کے تحت  
جنپس لوئن وغیرہ کی روایات ذکر کی گئی ہیں ان کا کچھ جزیرہ ہو سکے۔  
ا۔ علامہ ابن قیمؒ نے اپنی تصنیف ”النار المیتیت فی اسیح و الشیعیت“  
کے فصل سنتیں میں ذکر کر رہے تو اس کی روایات پر عجیب بحث کی ہے ناظرین کرام  
کے لیے اس میں سے چند جملے تقلیل کیے جاتے ہیں:-

..... وَمِنْ ذَالِكَ الْأَهَادِيَّةِ فِي ذَمِ مَعَاوِيَةَ - وَكُلَّ

حَدِيثٍ فِي ذَمِّهِ فَهُوَ كَذَبٌ - وَكُلُّ حَدِيثٍ فِي ذَمِ عَمَرٍ وَبْنِ

الْعَاصِ فَهُوَ كَذَبٌ - وَكُلُّ حَدِيثٍ فِي ذَمِ بْنِي امِیَّةٍ فَهُوَ كَذَبٌ

..... وَكَذَلِكَ اَهَادِيَّةُ ذَمِ الْوَيْدِ وَذَمِ مَرْوَانَ بْنِ الْحَكَمِ

لیعنی ان جعلی روایات میں سے وہ احادیث ہیں جو امیر معاویہ کی

تغییض میں منقول ہیں اور ہر وہ حدیث جو ان کی ذمۃت میں ہے

دروغ اور جھوٹ ہے۔

اسی طرح ہر وہ حدیث جو عمرو بن العاص کی ذمۃت میں ہے جو جھوٹ  
ہے اور ہر وہ حدیث جو بنی امیہ کی ذمۃت میں ہے وہ دروغ ہے۔

پر نظر کرنے سے لوگوں کو کسی غلط بھی میں بتلا ہو کر ان کے حق میں بخشنی کا شکار نہیں ہوتا  
چاہیے علماء نے "احقان حق" کا اپنا فرضیہ خوب ادا فرمایا ہے۔ اس کے بعد مجھی اگر  
کوئی شخص حق بات کو قبل نہیں کرتا اور خواہ مخواہ "زینع عن الحق" کی راہ اختیار کرتا  
ہے تو یہ "تعجب" ہر کجا جس کا انجام نہیں ہے راشتہ تعالیٰ کا فرمان ہے والحق  
احقان یتیمہ "یعنی حق بات اس کی زیادہ حقدار ہے کہ اس کی اتباع کی جائے۔

(۲)

## ذکورہ روایات عقل و درایت کی روشنی میں

اس مسئلہ میں اس مسئلہ پر غر کرنا ہے کہ اگر الحکم اور اس کی اولاد مردان و غیرہ  
پر عن طعن کی ذکورہ بالاروایات درست ہیں اور اگر درسان بہترت،) سے الحکم اور  
اس کی اولاد طعون ہے تو پھر مندرجہ ذیل بیان یہیں کیسے صحیح ہوں یہیں۔ مثلاً:-  
 ۱ - حضرت عثمانؓ کی طرف سے مردان کو اپنا کاتب کیسے بنایا گیا؟  
 ۲ - حضرت عثمانؓ نے مردان کو بھرمن "کا حکم اور ولی کیسے بنایا گیا؟  
 ۳ - حضرت عثمانؓ نے الحکم کو یعنی اس کی اولاد کے مدینے میں قیام کی کیسے اجازت  
دے دی؟ کیا حضرت عثمانؓ کو حضور علیؑ اسلام کے پر عن طعن کے فرمودات معلوم  
نہیں تھے؛ یا پھر ان فرمایہن بہتر سے تماشہ ہوتے ہے کوئی بات درست  
ہے؟ حضرت عثمانؓ کی دیانتداری و جانشناختی کے تمام کو تمظیر کھین اس  
کے بعد کوئی فیصلہ کریں۔  
 ۵ - اگر یہ خاندان زبان رسالت کے ذریعے لائی نفرت، قابل خوارت اور

... اسی طرح وہ احادیث جو ولید اور مروان بن الحکم کی مذمت  
میں بھی جعلی ہیں:-  
 (الناسار المنيف في الصبح والضيوف لابن قيم  
فصل سننیں، ص ۱۱۔ مطبوعہ حلب)  
 (۲) — ملکی قاریؒ نے بھی اسی طرح ان مذمت تدقیق اور عن طعن پیش کی  
والی روایات کے متعلق یہ ذکر کیا ہے کہ:-

"وَمِنْ ذَلِكَ الْأَهَادِيَّةُ فِي ذَمِّ مَعَاوِيَةٍ وَذَمِّ مَعْرُونَ الْعَصَمِ  
وَذَمِّ بَنِ امِيَّةٍ . . . . وَذَمِّ مَرْوَانَ بْنَ الْحَكْمَ . . . ."

"یعنی ملکی قاریؒ فرماتے ہیں کہ ان جعلی روایات میں وہ احادیث  
ہیں جو ایم معاویہ کی مذمت میں اور عمر و بن العاص و صحابی کی مذمت میں  
ہیں اور تقبیلہ بنی امیہ کی مذمت میں ہیں . . . اور اسی طرح مروان  
بن الحکم کی مذمت میں روایات بھی جعلی ہیں"۔

۱. — مرضوعات ملکی قاریؒ، ص ۶۔ مطبوعہ مجتبائی بیلی۔  
فصل و معاوضہ جبلہ المشتبیہ الی استہنۃ۔
  ۲. — الاصرار المروعة فی اخبار المرضوعة، ص ۷۔ میم یعنی  
مرضوعات کبیر ملکی قاریؒ مطبوعہ بیرون بیان۔
  ۳. — کوثر البیان از مولانا عبد العزیز پیر باروی (تصدیق)  
تحت بیان احادیث مرضوعہ (ذلکی)
- اس فن کے مشاہیر علماء نے اُمّت مسلمہ پر واضح کر دیا ہے کہ بنی امیہ  
کے مشہور مشہور حضرات کے حق میں عن طحن دمذمت تدقیق کیکھلانے والی روایات  
راہیوں نے اخراج تصنیف فرما کر قوم میں نشر کر دی ہیں۔ اب اس قسم کے ذیخیرہ دریافت

- ۱۶۔ سیدنا زین العابدینؑ کے حق میں علامہ زیری کا قول کس طرح صحیح ہو گا وہ فرماتے ہیں کہ احسنهم طاعۃ اجتھرالی مروان و عبد الملک بن مردان۔ یعنی ابو بیت حضرات میں سے سیدنا زین العابدین مروان و عبد الملک بن مردان کے نہایت عمدۃ تابعاء ہیں اور اس کی طرف زیادہ محبت رکھنے والے ہیں۔ ۱۷۔ زریدہ تدریب فرماتے۔ اگر بالفرض فزان نبوی کے اقارب سے بھائی امیمہ مددوم دم بخوش ہیں اور خصوصاً الحکم اور اس کی اولاد مروان وغیرہ ملکوں ہے تو پھر ایسے خوش خاندان کے ساتھ حضرت علی المتفق علی اولاد شریعت نے رشتہ داری کے نسبی تعلقات کیسے قائم فرمادیتے؟ اور لطف یہ کہ متعدد رشته حضرت علیؑ کی اولاد نے مروان کن اولاد کو دیئے ہیں ان سے یہ نہیں ملا۔ ۱۸) — رملہ بنت علی بن ابی طالبؑ مروان کے بیٹے معادیر کے نکاح میں تھی (۲) — حسن غفاری کی رٹکی (زنیب)، مروان کے پوتے ولید بن عبد الملک بن مروان کے نکاح میں تھی۔ ۱۹) — امام حسنؑ کی پوچی (تفصیلہ بنت زرید بن امام حسنؑ)، مروان کے پوتے ولید بن عبد الملک بن مروان کے نکاح میں تھی۔ ۲۰) — امام حسنؑ کی پوچی (تفصیلہ بنت الحبیب بن حسنؑ)، مروان کے بھائی الحارث بن الحکم کے پوتے اسٹبل بن عبد الملک بن الحارث کے نکاح میں تھی اسی خدیجہ کو اتم کلمہ کے نام سے بھی نیکر کیا جاتا ہے۔ ۲۱) — خدیجہ پڑا کے نکاح کے بعد ان کی چیز زادہ ہیں (رحمہہ بنت الحسن المثنی بن امام حسنؑ) مروان کے حقیقی بھائی الحارث بن الحکم کے پوتے اسٹبل بن عبد الملک بن الحارث کے نکاح میں تھیں۔ ۲۲) — مذکورہ بالا امور کے حوالہجا ت قبل ازیں ایضاً عذر و مروانؑ کے حالات میں

- لعن کا مورد ہے تو حضرت علی المتفق علی قبیلہ بنو امیمہ (رس کی الحکم اور اس کی اولاد ایک جڑی شاخ ہے) کے حق میں مذکورہ بالا فضیلت و منقبت کے احوال کیسے فرمادیتے اور ان کے عمدہ خصال کس طرح شمار کر دیتے؟ ۴۔ نیز حضرات حسینؑ نے جنگ جمل میں مروان کی گرفتاری پر مروان کو رکھا کرنے کے بیچے حضرت علیؑ کے ہاں سفارش کس طرح کردی؟ اور پھر حضرت علیؑ نے اس کے حق میں سفارش کیسے منظور فرمائی؟ ۵۔ سہل بن سعد (صحابی)، علی بن الحبیب، ہاشمی ریعنی زین العابدین تابعی، عروہ بن زریز تابعی، سعید بن الحسین تابعی وغیرہ تم اکابرین امت نے مروانؑ کی دیانت پر کیسے اعتماد کیا۔ اور اس سے روایات حدیث کیسے حاصل کیں؟ ۶۔ امام مالکؓ نے اپنے "مؤطا" میں مسائل شرعی میں اعتماد کرتے ہوئے مروانؑ سے متعدد مسائل کیسے نقل کر دیتے؟ ۷۔ امام محمد بن حسن الشیبانی نے اپنے "مؤطا" میں مروانؑ سے بہت سے مسائل شرعی کیسے نقل کر دیتے؟ ۸۔ شہرہ صاحبی حضرت ابو ہریرہؓ مدینہ طیبہ پر ایسے مروان کا نائب مناب اور فاقہ مقام ہونا کیسے گوارا کرتے تھے؟ ۹۔ حضرت سیدنا زین العابدین کا قول اموی خلفاء کے حق میں کیسے صحیح ہوا؟ جب کہ ایک شخص کے جواب میں آپ نے فرمایا۔ "بل نصلی خلدهم و نلائمهم بالسنة" "یعنی ہم سنی امیمۃ خلفاء کے پیغمبر نمازیں پڑھیں گے اور ان کے ساتھ رشتہ داری کا فعلیہ نہست کے مطابق قائم کریں گے"

دے دیتے گئے ہیں، رجوع فرماکر تسلی کی جاسکتی ہے۔

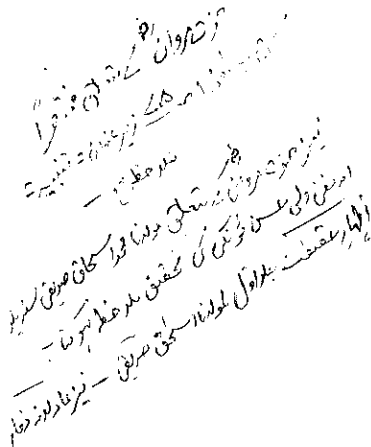
قابل غوریہ بات ہے کہ کیا حضرت علیؑ کی اولاد نے بنی اقدس سلی اللہ علیہ وسلم کے  
یہ تمام فرموداتِ دجن میں بعض کراہت یعنی غیرہ ذکر ہے) یکسر فرمائی کرتے ہوئے  
خاندانِ مروان سے دائیٰ تعلقاتِ شتریٰ کی صورت میں استوار کریے۔ یا یہ روایات  
ان کے ذریعیں ان لوگوں کے سامنے بھی نہیں آئی تھیں۔ بلکہ بعد میں لاویوں نے اپنے  
اپنے مقاصد کی خاطر تصنیف فرماکر قوم میں منتشر کر دیں۔

ظاظرین کرام میں بڑے بڑے فہیم، ذہین، فطیین، ذکر، مذکور موجود ہیں یہ منے  
گویا اس مسئلہ کی مختلف جوابیں پیش کر دیں یہ مصنفاتِ غور و خوض فرما کر امید ہے  
بہتر نتائج خود برآمد کر لیکیں گے۔ بھاری طرف سے صرف اتنی گذارش ہے کہ کوئی  
تقصیب سے بالآخر ہو کر غور فرمادیں۔

## بحث مروان کا خالقہ

مروان بن الحکم کے لیے پہلے مختصر حالات دیتے گئے۔ اس کے بعد مروان  
کے متعلق چند ایک مشہور رسم و اعراف احادیث کے جوابات پیش کیے ہیں۔ ان دونوں  
بخشوں میں کماحتہ علیٰ مواردِ ہم نہیں پیش کر سکے۔ بعض تاریخی کتب (مثل اثاریں) میں بدھہ مذکو  
کا ان عساکر و غیرہ میں حاصل ہیں۔ اس وجہ سے یہ عیش نامکمل ہیں تاہم  
مالا یدرک گلہ لایتک گلہ کے قاعده کے مرافق جو کچھ ماحض تھا وہ پیش کر دیا گی۔  
— قبل ازیں بحث ہذا کی ابتداء میں بھی ذکر کیا گیا۔ اب دوبارہ آخر  
بحث میں لکھا جاتا ہے کہ کسی مسئلہ میں بھی افراط و تفریط مناسب نہیں ہوتی۔ اس  
بناء پر مروان کے مخصوص عن الخطاء اور غلطی سے مبرأ ہونے کا ہرگز دعویٰ نہیں ہے۔

بہت ممکن ہے کہی موقعیت میں مروان سے غلطی ہوئی ہو لیکن ساتھ ہی مردان کی خوبیں  
کو اور دینی و قویی خدمات کو یکسر ختم کر کے اس کی خامیوں کی دستائیں منتشر کرنا بھی  
کرنی چاہیے۔ کاریخیز نہیں اور نہ اسلام در دین کی یہ کوئی بہترین خدمت ہے۔  
سلفت صالحین کے طبقہ پر خدا مصافا و دع ماکدر، پر عمل کرنا مناسب  
ہے۔ حق بات کو حق کہتا، غلط بات کی حمایت نہ کرنا یہ اسلام طریق ہے اور عجب  
سے اجتناب کی بہترین صورت ہے۔ اگر قبول خاطر ہو جائے۔



## بحث ثالث

بحث نہایت اس مسئلہ کو دو طریقے سے پیش کیا جاتا ہے۔ ایک طرفیہ تو یہ کہ معلوم کیا جائے ”اقربانوازی“ کی شرعی بحث کیا ہے؟ شرعاً کس طرح محمود اور صحیح ہے؟ اور کس صورتوں میں مذموم اور قبیح ہے؟ دوسرا طرفیہ یہ ہے کہ واقعات کے اعتبار سے اس مسئلہ کو معلوم کیا جاتے اور ذور عثمانی سے پہلے گذشتہ اور عبدالنبیوی، عبد فاروقی اور بالعد و اے ایام (عبد القریۃ) میں غور و تکریماً جلتے کہ ان ایام میں رشید داروں کو مناصب دینے میں کیا طرز اختیار کیا گیا؟ اور ہمده جات تقیم کرنے میں قبلہ داری کی رعایت رکھی کی ہے یا تو یہ کو حکومت کے مناصب سے الگ رکھا گیا؟ ان ہر دو طریقے سے مسئلہ بذا خوب واضح ہو جائے گا۔

### طریق اول

شرعیت میں اقرباء کے ساتھ حسن سلوک کا حکم ہے۔ اللہ تعالیٰ کا اشارہ ہے:

(۱) — وَاعْدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ سُبُّاً فِي الْأَرْضِ إِنَّ الْأَنْجَانَ أَمْيَزُ

الْفُرْقَانِ وَالْأَنْبَيَانِ وَالْمَسَالِكِ... الخ

یعنی اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی چیز کو شرک کر کرو اور

والدین کے ساتھ احسان اور بخل اکرو اور رشید داروں کے ساتھ ارتیاں اور مساکین کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔

قرآن مجید پاہنچم۔ پاؤ اول،

(۱) — إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعُدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَمَنْهُمْ  
عِنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعْظَلُهُمْ لَعَلَّهُمْ تَذَكَّرُونَ  
وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ تَعَالَى أَمْكَنَتِي میں انصاف کرنے کے ساتھ اور احسان کرنے  
کے ساتھ اور رشید داروں کو ان کے حقوق دینے کے ساتھ اور منفعت فرماتے  
ہیں بے جیائی کے کاموں سے اور بڑے کاموں سے اور زیارتی کرنے  
سے۔ (رپارٹ ۱۳۵ - پاؤ چہارم)

حدیث شریف میں آیا ہے: حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”عن ابی عمّار مخنف البنی صلی اللہ علیہ وسلم قال ابی الدیران  
یصل الرجل وذابیبه (بعد ان یوں)  
یعنی کامل صدر رحمی یہ ہے کہ اپنے والد کے بعد اس کے احباب کے ساتھ  
حسن سلوک اور اچھا معاملہ کیا جاتے۔

(۱) — مسلم شریف، ج ۲، ص ۳۱۳۔ باب فضل صلة

اصدقاء الملاب والام وخرصاً طبع فور محمدی دہلی

(۲) — ابو داؤد شریف، ج ۲، ص ۴۵۲۔ باب فی

برالا دین طبع جمعیتی دہلی۔

اسی طرح بہت سی نصوص شرعیتیں اقرباء کے ساتھ حسن سلوک کا حکم ہے اور  
اپنے رشید داروں کے ساتھ اچھا معاملہ رکھنے کی تاکید ہے۔

لہذا احضرت شماں نے اپنے رشید داروں کے ساتھ ہمدردہ اور منصب کے معاملہ  
میں اگر رعایت فرمائی ہے تو یہ شرعی احکام کے موافق ہے۔ طریق شریعت کے  
برخلاف نہیں۔

”اقربانوازی“ کے مذموم اور ناجائز ہونے کی صورت یہ ہے کہ غیر کے حق کو

- ۴۔ اسریۃ النبویہ لابن کثیر، ج ۳، ص ۴۶۹۔ تحت  
کتاب الوجی وغیرہ بین یہیں۔
- ۵۔ بیرونیۃ الحلبیۃ، ج ۳، ص ۳۶۳۔ باب ذکر المنشایہر  
من کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم۔
- ۶۔ جامع اسریۃ لابن حزم، ص ۲۶۔ تحت کتابہ صلی اللہ  
علیہ وسلم۔

۷۔ صلح حدیبیہ کے موقع پر قریش تکمیلی طرف حضرت عثمانؓ کو حضور علیہ السلام  
نے اپنا سفر نہ کرو ان فرمایا۔

حضرت عثمانؓ کی یہ سفارت صحابہ مسٹر ادیریت کی عام کتابوں میں غزوہ  
حدیبیہ اور صلح حدیبیہ کے موقع پر غذکو رہے۔

(مشکوٰۃ شریف، باب مناقب عثمان! الفصل  
الثانی والثالث، ص ۵۴۱-۵۴۲۔ طبع فرمودھی بی)

۸۔ حضور علیہ السلام نے حضرت علی الراشنی کو غالباً ایک بار مردیرہ شریف پر  
اپنا مناقب بنایا تھا اور حضرت عثمانؓ کو متعدد و قصر مدینہ طبیبہ پر اپنا قائم مقام اور خلیفہ  
بنایا۔ ایک دفعہ غزوہ ذات الرقاع میں مدینہ پر اپنا خلیفہ بنایا۔ وہ دری ذکر غزوہ  
خطفان میں اپنا قائم مقام بنایا۔

۹۔ سختاً خلف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم علی المدینۃ  
فی غزوۃ ذات الرقاع عثمانؓ بن عفان و استخلفه ایضاً  
علی المدینۃ فی غزوۃ ذات الرقاع... (الم)

(۱)۔ طبقات ابن حمد، ج ۳، ص ۳۶۹۔ قسم اول تخت  
ذکر اسلام عثمان۔ طبع اول یہیں۔

دبارک اپنے قریبی کو دے دیا جاتے۔ اسی طرح دوسرے شخص کے حق کو ضائع کر کے  
اس کی اجازت کے بغیر اپنے رشتہ دار کو مستحق قرار دیا جاتے۔ یہ طریقہ کا شریعت  
میں تصحیح شمار کیا جاتا ہے۔

اگر یہ صورت نہ ہو تو رشتہ دار کو منصب عطا کرنے میں کچھ ستم نہیں بشرط  
وہ اس کا اہل ہو۔

### طریقہ ثانی

اس طریقہ کے متعلق ناظرین کرام کی خدمت میں دو ربوبی کے چند اہم مناسب  
اور عہد سے پہلے ذکر کیے جاتے ہیں جو سید الکتبین صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے  
رشتہ داروں و بنی امیہ اور بنو هاشم کو عنایت فرماتے تھے۔ اس کے بعد در غارہ  
اور اس کے بعد عہد و قصیر کے مناصب ذکر کیے جائیں گے جو انہوں نے اپنے  
اقریبہ کے لیے تجویز فرمائے تھے تاکہ اس مسئلہ کو اب قہیقہ و فکر حضرات و ائمہ  
کی شکل میں حل فرماسکیں۔ اور باقی اور اس کے ساتھ عثمانؓ دوڑکا تقابل و توازن بھی  
قام کر سکیں۔

### دو ربوبی میں اقربہ کیلئے مناصب دہی کے چند واقعہا

اول۔ حضور علیہ السلام نے اپنے داماد حضرت عثمان بن عفان کو اپنے در  
رسالت میں کئی اہم مناصب اور عہدوں پر فائز رہا۔ مثلاً۔  
اکتا بتت وحی کا عہدہ اپنیں عنایت فرمایا گیا اور کتابان وحی میں حضرت  
عثمانؓ شامل تھے۔

ا۔ زاد المحادلابن شیمؓ ج ۱، ص ۴۶۔ فصل فی کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم

(۲) — مہاج العشرہ ابن تیمیہ، ج ۳، ص ۱۶۔  
اگر بالفرض کسی صاحب کو حضرت عثمان بن عزریہ متعلقہ چیزوں میں المساعدة الـ  
المطلوب "پاسے جانے کا شکنہ نظر آئے تو ان کی بجائے مندرجہ ذیل بنی امتیہ کے قریبی  
شخاص کے مناصب کو سامنے رکھیں اور مسئلہ میں غور فرایں۔

دوم — حضرت ابوسفیان پیغمبر عنہ وجہ حضرت ابیر معاویہ کے والدین  
بنی کیرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بڑے باعثت صحابی ہیں۔ فتح مدک کے موقع پر اسلام لائے  
تھے لیکن سید الکرامین صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بست شکنی کے لیے حضرت ابوسفیان اور  
غیرہ میں شعبہ کو روانہ فرمایا۔ انہوں نے اس کو گرا کر پاش پاش کر دیا۔  
..... قابو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور الان یبعث  
ابوسفیان بن حرب والمخیرہ بن شعیۃ فیہما ها"

(۱) — سیرت ابن مہشام، ج ۲، ص ۵۳۔ ۴-۱۰۵ تخت  
حالات و فرق تحقیقیت۔

(۲) — البدایہ للبیان کتبہ، ج ۵، ص ۳۴۳۔ ۳ تخت قروم  
و فرق تحقیقیت علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
**سوم۔ اولیٰ قرض** قبیلہ بنی شعیفیت میں عروۃ نامی اور الاسود نامی دو  
تمروں شخص تھے ان کے قرض کو اُنہوں کے لیے  
بنی کیرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوسفیان کو متعقب فرمایا تاکہ وہاں سے مال  
لے کر ان دونوں کے قرض کو اُنہوں پس حضرت ابوسفیان نے حسب فرمان بنوی  
ان کا قرض ادا کیا۔

فامر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اباسفیان  
ان یقضی دین عروۃ و الاسود ممن قابل الطاغیة فلم اجمع

- (۲) — کتاب الجہز الابنی جعفر بن خداوندی، ج ۲، ص ۱۲۹ تخت  
امر امر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
(۳) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۶۷ تخت  
تمامی بنوی -

"وَأَسْتَعْمِلُهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى نَجْدَانِ"

(۱) — کتاب فسب قریش مصعب الزبری، ص ۱۲۲  
تحت ولد حرب بن امتیہ۔

بنی کیرم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے چیخ حضرت عباس بن عبد المطلب بن کے یہ  
زمانہ چاہیت میں بھی دوست تھے۔ فتح مدک کے روز حضرت عباس کی ترغیب سے  
ایمان لائے تھے اور بعد از اسلام بھی خاص ہم نشین اور مصاحب رہے۔

بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوسفیان کو کوئی منصب اور عبد  
عطاف رائے اور کوئی اہم ذمہ داریاں ان کے پر فرمایاں۔ ان میں سے فیل میں مرت  
چنچریں بالاختصار سپیشی خدمت میں جو حضرون بالا کے مناسب ہیں۔ مثلاً  
نجران کے علاقہ پر حضور علیہ السلام نے ابوسفیان  
**اول۔ نجران کا حاکم ہونا** کو عامل اور حاکم بنا یا۔

المغيرة مالها قال لابي سفيان ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قد امرک ان تلقنی عن عورۃ والاسود وینهم افتقی عنہما  
دیسرت ابن بشام بح. ۴، ص ۳۶۵ تکت  
امروقد تقویت دلائلہما

**چھارم : پیغمبر مال** ایک دفعہ کے مکر میں سید الکوئین صلی اللہ علیہ وسلم نے مال حضرت ابوسفیان جو قریش مکہ میں تقیم کر رہا مقصود تھا۔ وہ حضرت ابوسفیان کی تحریک میں دیا گیا اور ان کے ذریعے قریش مکہ میں تقیم ہوا یعنی مکہ کے بعد کا واقعہ ہے چنانچہ اس واقعہ کو عمر بن فوارن نے مندرجہ ذیل الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

”دعائی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وقد اراد ان  
یبعثنی بمال ای ابی سفیان یقسمہ فی قریش بملکہ بعد الفتح  
..... فیضیناحتی قد منا مکة فدقعت الممال ای ابی  
سفیان ... الخ“

(۱) — طبقات ابن سعد، ج ۲، ص ۳۲۷، بح. ۳، رقم شانی.  
کبڑے بھائی میں اور شنو علیہ السلام کے تربیت رشتہ داریں یعنی حضرت کوہ مقدم  
زم المعنی اور حیثیت بنت ابی سفیان کے برادر میں اس صورت میں یزید بن ابی سفیان ہی  
اپ کے برادرستی ہوئے اور شنو علیہ السلام ان کے بھیتی ہوئے تیری عمدہ صلاحیتوں  
کا اک تھے تجھ مکہ کے موقع پر اسلام لائے تھے بنی اقصیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی میت  
بن غزوہ میں میں شرکیہ ہوتے اور ان کو اپ نے غزوہ میں سے بہت سامال عنایت  
ذکر کر دیتے ہیں) ان کی تمام یعنی خدمات اور مسامع پر تقصیب دُور کر کے منصفانہ نظر  
دیسرت اور اسلامی تاریخ کے علمانے ان کو ”یزید الغیر“ کے نام سے یاد کیا ہے۔

اپنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضرت موصوف کے خلاف جو کچھ موارد روایات میں  
اکھانی دیتا ہے (خواہ طلبہ میں ہو یا جسٹری وغیرہ میں) وہ واقعہ کے  
اعبار سے صحیح نہیں اور فتح بجزیرہ کی روشنی میں وہ مروایت عموماً مندّا مجرور و معتقد  
ہے۔ یا پھر وہ معروف روایات کے خلاف ہونے کی وجہ سے تھا منکر میں یا شاذیں  
ان صورتوں سے خالی نہیں۔

— ادیجن حضرت نے حضرت ابوسفیان یعنی اللہ عنہ کے کردار کو خراب  
کرنے اور ان کے دینی مقام کو گرانے والی مروایات کا اندر کیا ہے انہیں نے مقام  
صحابہ کا حافظاً کیا ہے عالمگیر صحابہ کو لمحظاً رکھا ہے، نہ شاہ صحابہ کی رعایت کی ہے۔  
بلکہ ان روایات کے حق میں فتح بجزیرہ کوئی تخلیقیت ہی گوارا نہیں فرمائی تاکہ ان پر ان کا  
ضم و اشع ہو سکتا اور روایت کے اعبار سے اس مواد کا ملاحظہ ہی نہیں کیا کہ اس کا  
اتعا۔ .. کہ برخلاف ہر ہذا معلوم ہو سکتا۔ قبائلی تحصیب، خاندانی نفرت، سنسی انتیازات  
کا یہ کرتے ہیں در نہ ان چیزوں کو نقلًا و عقلًا جا پڑ یعنی سے کوئی بات مانع نہیں تھی۔  
دہاہم اللہ تعالیٰ خیر الہدایہ و عافا ہم عن العصیت

(۱) — طبقات ابن سعد، ج ۷، ق ۲، ص ۱۴۲۔ تخت ذکر یزید بن ابی سفیان اموی۔

(۲) — البدایر، ج ۷، ص ۵۹۔ تخت ذکر یزید بن ابی سفیان  
تخت سلطنتی طبع اول۔

یزید بن ابی سفیان کو کبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی لیاقت اور صلاحیت کی بنابر اپنے عہدِ ثبوت میں متعدد اعزازات بخشے اور کم مناسب ان کو نسبت ہے شاہ:

(۱) — یزید بن ابی سفیان کاشما رکتابتیان وحی ثبوت میں کیا گیا اور علامہ کتابتیان  
وحی کاشما کرتے ہوئے لکھا ہے کہ :

”... و معاوية بن ابی سفیان ای اس فیان ای داخو یزید ... الخ“

(۱) — جواح السیرۃ للبن حزم، ج ۲، سیرت جبلیہ، ج ۲، ص ۳۹۳۔ باب ذکر تخت کاشما صلی اللہ علیہ وسلم المعاشرین کاشما صلی اللہ علیہ وسلم  
تخت ای اس فرمان حجۃ نے لکھا ہے کہ کبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے یزید بن ابی سفیان کو قبیلہ بنی فراس کے صدقفات پر عامل و حاکم بنایا۔ وہ قبیلہ ان کے نہیں  
کا تھا۔

— یزید بن ابی سفیان صخرن حرب بن امیہ بن عبد شمس القرشی الاموی ایہ اشام و اخو الحلیفہ معاویۃ کان من فضلا و الصحابة بن سلسلۃ الرفق.  
و استعمله النبي صلی اللہ علیہ وسلم علی صدقفات بنی فراس  
و کافوئا خوا الله... الخ“

(۱) — الاصابع معاویۃ، ج ۶، ص ۶۱۹۔

تخت یزید بن ابی سفیان۔

(۲) — اسد الغاب، ج ۱۱۲، ص ۵۔ تخت یزید ذکر

(۳) — اور ابو جعفر عبادی نے کتاب الجبرین میں لکھا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یزید بن ابی سفیان کو تیما کے علاقہ پر بھی امیر نہایا تھا۔  
— یزید بن ابی سفیان را مُرَسَّد (علی تیما...) الخ“

کتاب المجر، ص ۱۲۶۔ تخت امراء رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم

چھارم — حضرت ابو سفیان کے لئے ایم رضا یہ مشہور و معروف صحابی  
امونین ایم جمیبہ بنت ابی سفیان کے جہانی ہیں۔ اس لحاظ سے حضرت ایم رضا یہ  
بن ابی سفیان کو اپناب کے برادر یعنی ہونے کا شرف حاصل ہے اور دروسی بیات  
ہے کہ حضرت ایم رضا یہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہم زلف بھی ہیں یعنی ام امونین ایم رضا  
کی بہن قریۃ الصغریۃ ایم رضا یہ کے نکاح میں تھیں جیسا کہ قبل ایں بحث ثانی میں  
نبی روایت کے تخت تفصیل اذکر کیا جا چکا ہے۔

(۱) — نسب ترشیح مصعب الزبری، ج ۱۲۲، ص ۱۲۳۔

تخت ولد ابی سفیان بن حرب۔

(۲) — کتاب المجر، ص ۱۰۱۔ طبع یزید آباد کن۔

(۱) — ایم رضا یہ کو کبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تخت بستے کے ہمہ  
پرانا تر فرما یا ہوا تھا۔ دیگر کتابان وحی کے ساتھ ان کا شمار نہ کیا جا چکا ہے۔  
لکھا رئے ذکر کیا ہے۔

البست علامہ ابن حزم اور علی بن برہان الدین الجلی وغیرہ مانے یزید تصریح کر دی  
ہے کہ یزید بن شابت انصاری اور رفع نکر کے بعد ایم رضا یہ اکنہ حضرت رسانا تاب  
صلی اللہ علیہ وسلم کی نہادت اقدس میں کتابت کے یہے حاضر باش نام تھے چاہے

وَحِيٌّ كُلِّ كِتابٍ هُوَ حِوَاجٌ غَيْرِ حِيٍّ كُلِّ هُوَ -

..... وَكَانَ زَيْدُ بْنُ ثَابَتَ مِنَ الْأَوْمَانِ إِذَا لَمْ يَأْتِ شَهِيدٌ مِّنْ أَمْرِ رَبِّكُنَا فَلَا  
تَلِأْهُ مَعَاوِيَةً بَعْدَ الْفَتْحِ فَكَانَ مَلَازِمِيَنَ لِكِتَابَتِهِ بَيْنَ يَدِيهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْوَحِيِّ وَغَيْرِ ذَلِكَ لَا يَعْمَلُ بِهِمَا عِنْدَهُ  
ذَالِكَ -

۱۔ جَرَاحَ الْبَرَّةِ لَابْنِ خَزَمِ الْأَنْدَسِيِّ ص: ۲۰  
ثَاتَ كَتَابَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -

۲۔ سِيرَةُ الْجَلَبِيَّةِ، ج: ۳-۳۶۴-۳۶۵۔ بَابُ ذِكْرِ الْمُشَاهِدِ  
مِنْ كِتَابِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -

(۱) عَيْدِ نَبْرَىٰ مِنْ بَعْضِ افْقَادِ حَضُورِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَوْنِيَ الْقَدِيسِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَبْعَضُ لَوْكُونَ كَوْفَطَهُ اِرْاضِيَ دِينِنَسَ كَيْ سَيْيَهُ رَوَانَهُ بَلَى بَلَى -  
چَنَانِجَهُ دَائِلَ بْنُ حَمْرَىٰ حَضُورِ اِمِرِ مَعَاوِيَةَ كَيْ دَرِيَسَهُ زَيْنَ عَنَادِيَتِ فَرَمَانِيَ كَيْ تَقْبِيلِ اِنِيزِ  
یَوَادِعَجَسْتِ اَوْلَى کَعْنَانَ "اِشَامَ" کَيْ اِبْنَدِا مِنْ ذَكْرِ کَیْ بَلَاقْجَابَےِ -

(۱) تَارِيَخُ كَسِيرِ رَامِ بَجَارِيِّ ص: ۱۰۵-۱۰۶-۱۰۷ جَلَدُ اَعْمَالِ  
الْقَسْمِ الثَّالِثِ تَحْتَ دَائِلَ بْنَ حَمْرَىٰ -

(۲) اَسْدُ الْعَابِرِ، ج: ۵ ص: ۸۰ تَحْتَ دَائِلَ بْنَ حَمْرَىٰ -

(۳) الْاصَابِرِ، ج: ۳ ص: ۵۹-۶۰ ذَكْرُ دَائِلَ بْنَ حَمْرَىٰ -

حَضُورُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَقَرِيبِيِّ رَشَدَ دَارَانَ دَرجَنِيِّ اِمِيرِيَّهُ مِنْ (ابِ زَيْلِ مِنْ دَهْ عَيْدِ نَبْرَىٰ)  
ہُمْ نَسَےِ ذَكْرِ کَيْ ہُنْ جَوَانَ کَوْ عَيْدِ نَبْرَىٰ مِنْ دَهْ دَيْتَ گَئَ: اَبِ زَيْلِ مِنْ دَهْ عَيْدِ نَبْرَىٰ  
ذَكْرِ کَيْ بَاتَہُ ہُنْ جَوَنِيِّ اَقْدَسِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَسَےِ اِپْتَهِ رَشَدَ دَارَانَ بَنِيَ بَاشَمَ کَوْ  
عَنَادِيَتِ فَرَلَتَےِ تَھَےِ -

## دُورِ نَبْرَىٰ مِنْ بَنِيَ بَاشَمَ کَعَبَهُ جَابَات

- (۱) بَنِيَ اَقْدَسِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَسَےِ چَانَادَارَلَوَ حَضُورُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَوْرَدَ شَهِيدِ مِنْ اِمْرِ رَبِّکُنَا فَلَا  
یَجْعَلُهُمْ اَنْجَسَهُ بَلَقَبِهِنَّ بَعْدَ اِرْدِنِیَنَ شَانِ بَوْکَیِّ یَكْجَوَهُ گَلَرِیِّ مَقْرَرَهُ فَرَانَهُ بَلَى -
- (۲) تَیدَلَکُنِیِّ اَقْدَسِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَسَےِ غَوَّهَهُ خَبَرَهُ اَخْرَى اِيَامَ شَهِيدِ مِنْ جَنْ وَقْدَ پَرَقَهُ خَبَرَهُ مَلِيَّ تَھَیِّ -  
حَضُورُ عَلَيْهِ اِلْتَقَى کَوْ اِمِرِ شَکَرَ مَقْرَرَهُ کَرَکَهُ رَوَانَهُ بَلَى -
- (۳) نَبْرَىٰ حَضُورُ عَلَيْهِ اِلْتَقَى کَوْنَ کَيْ عَلَادَقَرَ پَرَنَجَهُ مِنْ یَکَيْ نَفَدَ حَلَمَ تَجْزِيَرَهُ بَلَکَارَ رَسَالَ کَيْ تَھَا -
- (۴) غَزَّهُ تَبرِکَهُ مَوْقَرَهُ بَحَبَ اِجْتَابَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَزَّهُهُ نَهَانِ مِنْ تَشْرِيفِ لَگَنَهُ تَھَرَهُ  
عَلَيْهِ اِرْضَى کَوْتَقَیِّ طَوَرَهُ خَانِگَلَیِّ اَمورَهُ کَيْ یَهِنَ ظَبَیِّهِ مِنْ اِنْنَابَ بَلَى -
- یَوَادِعَجَسْتِ اَوْلَى کَعْنَانَ سِرَتِ بَلَقَبِهِ اِسلامِیِّ بَانِیَهُ کَشَوَرَلَوَ رَسَلَاتِ مِنْ ہِنْ اِسَ بَنِ بَلَوَهُ جَابَاتِ -  
لَکَهُنَسَ کَلِیَ ضَرَبَتِ نَبْنِیَهُ کَوْهُهُ مَضْفُونَ مِنْ طَوَالتَّ سَعَتِ اِجْتَنَابَ کَنِیَهُ خَصَوَهُ مَطَلَّبَهُ -
- منْدِرَجَاتِ بَالَّا کَسَ کَذَرِیَهُ سَلَمَ ہُمْ رَا کَهُ حَضُورُ عَلَيْهِ السَّلَامُ کَهُ دَوَرَ بَارَکَ مِنْ  
بَنِیَهُنَسَ اِپْتَهِ بَنِیَهُ اِمِيرِ رَشَدَ دَارَانَ دَرجَنِیِّ بَنِیَهُنَسَ اَقْرَبَهُ کَوْ مَوْقَرَهُ بَوْ قَبَهُ بَدَرَهُ  
اِرْسَاصَبَ عَنَادِيَتِ فَرَلَتَےِ سَدَکَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ  
لَکَهُنَدَهُ اَکَوْ دَادِعَهُ کَتَنَیِّ ہَرَکَتَهُ کَهُ حَضُورُ سِتِیدَهُ اَعْمَانِ بَنِیَعَفَانَ نَسَےِ بَعْضِ اَقْرَبَهُ کَوْ مَنَابَهُ -  
ایَکَهُنَلَهُ مِنْ کَلِیَ جَبِيرِ طَراخِتِیَهُنَسَ کَبِلَکَلَهُنَسَ مَلِدَیِّ نَبَرَتَهُ عَمَانَ کَاطِرَعَلِیَهُنَسَ مَلِقَهُ بَلَاقَهُ بَلَاقَهُ تَھَا -  
نَیَزِرَاعَنَشَهُ بَلَاقَهُ اِسَ مَلَکَهُ مِنْ حَضُورَتَهُ عَمَانَ شَانَ شَانَ کَےِ کَوَنَیِ عَلَطَلِیِ سَرَزَدَهُ  
ہُنَیِّ ہَرَمِیِّ تَھَیِّ اَورَنَیِّ بَنِیَهُ اَنَ کَایِ کَامَ شَرَغاً وَ اَخْلَاقَهُ وَ سِيَّسَهُ غَلَطَتَهُ اَوَدَامَ المَزَکِنَینَ  
تَیدَلَکُنِیِّ اَقْدَسِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَلِیَ خَلِيفَهُ رَشَدَ دَارَ حَضُورَتَهُ عَمَانَ کَوَنَلَهُ بَلَاقَهُ وَ  
لَکَهُنَلَهُ اَفَرَدِیَهُنَسَ کَیَسَرَهُ بَلَهُ بَلَهُ کَهُنَیِّ غَلَطَکَهُنَسَ لَوَلَهُ کَهُنَلَهُ اَفَرَدِیَهُنَسَ کَیَسَرَهُ  
عَهِدَهُ فَارَقَیِّ مِنْ اَقْسَرَ بَانَوَانِیِّ
- (۱) حَضُورُتَهُ نَیَزِنَارِفَهُنَسَ نَیَانِتَهُ قَرِیَهُ رَشَتَهُ دَارَ قَارَسِنَهُنَسَ مَلِعَنَ کَوَجَنَ کَاوَلَ دَحاکَنَ بَنِیَعَفَانَ کَوَنَهُنَسَ
- حَضُورَتَهُ عَرَقَهُنَسَ کَوَکَیَ حَضَرَهُ دَجاَمَ المُوْمِنِینَ ہِنْ، اَورَانَ کَےِ جَوَکَهُنَسَ عَرَقَهُنَسَ کَےِ مَاعُولَ تَھَوَّ

..... ن سمر بن الخطاب استعمل قدامة بن  
منظعون على البحرين وهو حال حفصة وعبد الله بن عمر

۱۔ المصطفى العبد الرزاق جزء ۹ ص ۲۳۱-۲۳۰

باب من صدرين اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم

۲۔ تاریخ نبیطین بن یاحدج اہم تجھن مسیح عالم گیر بن الخطاب

(۲) حضرت عمر کے قبلیہ سنی عدی سے ایک بزرگ النغان بن عدی میں وہ جہش کے مہاجرین میں سے تھے۔ ان کو حضرت عمر نے بیان کے علاقہ کا ولی بنایا تھا۔ اگرچہ بعد میں اس منصب سے الگ کر دیا گیا۔

و انه من هاجرة الحبشة و دل عمداً التعمان هذا ميسان۔

را اصحاب بیان جمیع جزء ۳ ص ۵۲۲-۵۲۳ تجھن المعن (النغان بن عدی)

### عبد مرتضوی میں خوشیں نوازی

اسی طرح حضرت علی المتنی نے اپنے دریافت میں تیریا چھ عدی ریا اس سے زیادہ اپنے رشتہ داروں کو اعلیٰ مناصب دیتے او مختلف مقامات پر ان کو ولی و حاکم بنایا۔

اول عبد الشدید بن عباس بن عبد المطلب بن عاشم۔

حضرت علی نے اپنے چھاڑا برادر عبد اللہ (کوئی) کے علاقے کا ولی بنایا۔  
ستھ اور ستھ میں ان کو حکم کا ایسی مقرر کیا۔

(الیمن) ... واستعمله علی بن ابی طالب علی الیمن و امارة

حج بالناس سنتہ ۳۶ و سنتہ ۳۷ حرمات عبد اللہ بالمدینۃ۔

(۱) تاریخ شیفرا بن شیاط، ج ۱ ص ۸۲-۸۳

تیغیت عمالی بن ابی طالب۔

(۲) کتاب سب قریش لصلب الزیری، ص ۲۰، بحث  
ولعل عباس بن عبد المطلب۔

۳۔ الصابر، ج ۲، ص ۳۶۳ تجھن عبد الله  
بن عباس۔

دوم قشم بن العباس بن عبد المطلب:-  
حضرت علی نے اپنے چھاڑا بھائی قشم بن العباس کو مکمل شریعت اور  
طاائف کا ولی بنایا۔

دریکت مکرت) ..... دوی قشم بن العباس فلم ينزل عليه مذکورة  
واليًا حتى قُتِلَ عَلَيْهِ

(تاریخ غیفار بن خیال، ج ۱، ص ۱۸۵) تجھن تیغیت  
عمالی بن ابی طالب۔

.... و كان على مكنته والطاائف قشم بن العباس۔

ز تاریخ ابن جریر الطبری، ج ۴، ص ۵۳ در آخر سنتہ  
اور اسی سال رہ سیہم میں قشم بن العباس نے حضرت علی کی طرف سے لوگوں  
کو حکم کیا اور وہ ان دونوں حضرت علی کی طرف سے کم شریف کے حاکم تھے۔  
(یکتا مکرمۃ) ..... و چجال الناس فی هذی السنۃ رسمہ  
شم بن العباس من قبل علی علیہ السلام ..... و كان قشم  
بیو منشد عامل علی مکہ ..... الخ۔

تاریخ ابن جریر الطبری، ج ۴، ص ۵۴ در آخر سنس  
سنتہ

- مزید یہ بات بھی علماء نے بھی ہے کہ حضرت علی المتنی اپنے چھاڑا  
را در معدین العباس بن عبد المطلب کو بھی مکمل شریعت کا ولی بنایا تھا چنانہ واقعی  
کتاب الآخرۃ کے حوالے سے درج ہے کہ:-

”..... وذكر الدارقطني في كتاب الاخوة  
ان علياً ولا مكة“

الاصابه ابن حجر، ج ۳، ص ۵۵۔ تخت

عبد بن العباس بن عبد المطلب

من درجات الالاکے ذریعہ واضح ہو اک سکھ شریف پر حضرت علیؑ کی طرف سے مقعد ولی یکے بعد دیگرے مقبرہ ہوتے۔ ان میں قفس بن العباس اور مجید بن العباس دونوں ہاشمی حضرات تھے اور چنان زاد برا در تخت۔

سوم — تمام بن العباس بن عبد المطلب

حضرت علی المرتضی نے اپنے ایام خلافت میں مدینہ شریف پر پہلی بیت شریف کو ولی بنایا۔ اس کے بعد ان کو ممزول کر کے اپنے چاند زاد برا در تمام بن العباس کو مدینہ کا ولی بنایا۔ بعض لوگ اسی کو ثانی ولی بن العباس بن عبد المطلب کے نام سے بھی تعبیر کرتے ہیں۔

(المدنیۃ الطیبۃ) ..... شاعذله (سمبل بن حنیف) وعلی  
تمام بن العباس“

۱ - تاریخ خلیفہ ابن حیاط، ج ۱، ص ۱۸۵۔ تخت تیمیہ  
حقال علی بن ابی طالب

۲ - تاریخ ابن حیری طبری، ج ۴، ص ۵۔ در آخر

چھام — عبد اللہ بن العباس بن عبد المطلب

حضرت علی المرتضی نے بصروہ کے علاقوں پر اپنے چاند زاد برا در عبد اللہ بن العباس کو ولی دھاکم بنایا جب این عباس باہر کمین شریف لے جاتے تو زیاد کو اپنا فائز  
تمام بناتے۔

(المبصرة) ..... وعلی عبد الله بن العباس فشخص ابن عباس  
و استخلف زیاداً“

تاریخ خلیفہ ابن حیاط، ج ۱، ص ۱۸۶۔ تخت تیمیہ عقال

علی بن ابی طالب۔

”..... وکان علی البصرة عبد الله بن العباس۔ والحمد لله“

تاریخ ابن حیری طبری، ج ۴، ص ۵۳۔ در آخر

چھام — محمد بن ابی بکر۔

حضرت علی المرتضی نے اپنے متبنی محمد بن ابی بکر جو کہ آپ کی بیوی اسماء بنت عیسیٰ سے حضرت ابو بکر شاہ کا لڑکا تھا کو صرکار ولی بنایا پھر وہ وہاں قتل کر دیا گیا۔

(مسنون) ..... فوی محمد بن ابی بکر فقتل بھا ...“

۱ - تاریخ خلیفہ ابن حیاط، ج ۱، ص ۱۸۶۔ تخت

تیمیہ عقال علی بن ابی طالب۔

۲ - تاریخ ابن حیری طبری، ج ۴، ص ۵۳۔ در آخر

ستہ ۳۷ھ۔

### اک تائیدی حوالہ

علامہ ابن تیمیہ نے مہلکۃ الشہ، جلد شانشیں مذکورہ بالا ہر پانچ اقارب  
مرتشاری کو کیجا کہ کریم ہے اور اس مقام میں ہی پھر مذکور ہے کہ حضرت علی المرتضی  
نے ان پانچ قریبی رشتہ داروں کو ان کلیدی اسامیوں پر اپنے درخواست میں  
معین فرمایا۔ اب علم کی تسلی کے لیے یعنیہ عبارت درج کی جاتی ہے۔  
”..... و معلوم ان علیاً ولی اقاربہ من قبل ابیہ و امهہ“

کعبہ اللہ و عبید اللہ ابی عباس فول عبید اللہ بن عباس علی  
الیمن و ولی علی مکہ و الطائف قشم بن العباس دام المدینہ  
فقیل انہ ولی علیہا سهل بن حنیف و قیل شامة العباس و  
اما البصرة فولی علیہا عبد اللہ العباس و ولی علی مصر ریبیہ  
محمد بن ابی بکر الذی رتبہ فی جریک -

( منهاج السنۃ، ج ۲، ص ۴۷۱ تحقیق جربات

مطاعن عثمانی )

ششم — مذکورہ پانچ عزیزوں کے علاوہ ایک اور رشتہ دارینی  
حضرت علی کا خواہ زرادہ رجعہ بن بسیرہ بن ابی وہب القرشی المخزوی جس کی ماں فام  
ایم ہانی بنت ابی طالب ہے) کو حضرت علی المرضی نے خراسان کے علاقہ کا دلی نیایا  
— ..... بعث علی بعد مارجم من صفين جمدۃ بن هبیرۃ  
المخزوی دام جمدۃ ام ہانی بنت ابی طالب الی خراسان فاتحتی  
الی ابو شمر ”

( تاریخ ابن جریر طبری، ص ۴۵ - ج ۶ - آنحضرت

۲ - ..... و ولی خراسان لعلی ..... الخ ”

۱ - الاصابہ، ج ۱، ص ۲۳۸ تحقیق الحجیم ۱۹۶۱

( رجعہ بن بسیرہ )

۲ - الاصابہ، ج ۱، ص ۲۵۰ تحقیق الحجیم ۱۹۶۱

( رجعہ بن بسیرہ )

## تائیدی حوالہ جات

(شیعہ کتب سے)

حضرت علیؑ کے دور کے حکام اور رؤساؤ رجو حضرت علیؑ کے قریبی رشتہ دار  
بین کا تختہ سا خاکہ کاظمین کے سامنے پیش کیا گیا ہے جس میں تقریباً سات عدالت قرار  
مذکور ہوئے ہیں یعنی عبید الدین بن عباس، قشم بن عباس، محبوب بن عباس، نماش بن عباس،  
عبد اللہ بن عباس، محمد بن ابی بکر اور رجعہ بن بسیرہ -

اب اس مسئلہ کی تائید میں شیعہ مورثین کی طرف سے ایک دو جملے پیش نہیں  
بین تغیری شیعی مورثخ بیقولی بحکمہ ہیں کہ حضرت علی المرضی نے عثمانؑ بن عفان کے حکام  
کو ابو موسیٰ الشعراً کے نیز شہروں اور علاقہ جات سے معزول کر دیا اور اپنے چڑا زاد  
برادر قشم بن عباس کو کاولی بنا یا اور عبید الدین بن عباس کو مین کاولی بنیا ۔  
— ..... عزل علی عمّال عثمان عن البلدان خلافاً لموسى الشعراً  
کلمة فيه الاشتراكية و ولی قشم بن العباس مكة و عبید الله

بن العباس الیمن ”

( تاریخ بیقولی راحمہ بن ابی بیقولی بن جعفر انکاتب

الیمنی المعروف بیقولی شہشیر، ج ۲، ص ۱۰۹ )

تحقیق حلقہ تقاہیم المرتین علی علیہ السلام عبید طیب بریت

— ..... و کتب ابوالاسود الدیئی و کان خلیفۃ عبد اللہ بن  
العباس بالیصراۃ الی علی ..... الخ ”

( تاریخ بیقولی، ج ۲، ص ۲۵۰ تحقیق حلقہ

امیر المؤمنین علیہ السلام بیون جدید بریت )

حاکم و والی بنائے میں مجبور ہو گئے تھے بعض بالصلاحیت صاحبِ کرام مقنول ہو  
گئے تھے بعض خوست ہو گئے تھے اور کچھ حضرات تمام نہیں کر رہے تھے اور کچھ  
حضرات فتنی مقابل سے منفی ہو رکھے تھے۔ اس قسم کی مجبوریوں کی وجہ سے حضرت  
علیؑ نے اپنے چاڑا زاد برادران کو کلیدی اسامیوں پر منعین کیا۔  
اس شبیکے ازالہ کے یہ خقراء اتنا بیان کر دینا کافی ہے کہ مذکورہ  
بالا مذکورہ واقعات کے خلاف ہے اس یہ کہ صاحبِ کرام کی ایک کثیر تعداد  
حضرت علیؑ المتنی کے علاقوں خلافت میں موجود تھی اور حضرت علیؑ کے خلاف نہ  
تھی۔ اگر ان سے استفادہ کیا جانا تو حکومت کے امور میں حصہ لینے کی صلاحیت کھٹکتی  
انی بایان قت کثیر تعداد صاحبِ کرام موجودی میں اپنے اقرباء کی طرف مجبور ہونے کا تعلیل محن  
خوش فہمی ہے اور عذر لنگک ہے۔  
جـ صاحبِ کرام مقصودی حالت خلافت میں مقیم تھے ان میں سے بعض حضرات کی ایک  
نقضی فہرست نامزدین کرام کے ملاحظہ کے یہ سیش خدمت ہے مثلاً  
(۱) عبدالرحمن بن ابی کثیر (۲) انس بن مالک  
(۳) زید بن ارشتم (۴) حکیم بن حنام  
(۵) ابو بربیرہ (۶) سعید بن زید  
(۷) مقلوب بن سیار (۸) عمران بن حسین  
(۹) جبیر بن مطعم  
(۱۰) ابو محمد درہ (رموزن بنوی)  
(۱۱) عمر بن حزم انصاری  
(۱۲) احمد طیب بن عبد العزیز و عفیرو  
(۱۳) قیس بن سعد بن عیادہ (الافتخاری)  
(۱۴) ابراز بن علقمة  
دلائل نظر ہو: اسد الفابر۔ دول الاسلام للذہبی۔ الاصابیہ مع الائتمانی

مندرجات بالا کے ذریعے واضح ہو گیا کہ مقصودی دو خلافت میں حضرت  
علیؑ کے قریبی رشتہ دار کلیدی اسامیوں پر مقرر تھے اور اعلیٰ مناصب پر فائز تھے اگر  
یہی چیز اقربا نوازی سے تعبیر کی جاتی ہے جس کو عثمانی ذر کے مقرضین احبابِ حضرت  
عثمان پر بطور طعن تجویز کرتے تھے۔ تو یہ حضرت علیؑ کے دو میں واضح طور پر پائی جاتی  
ہے۔ یہ اس دور کا مسئلہ سُنّہ ہے۔

ہماری راستے میں یہ حضرت عثمان پر کوئی طعن نہیں تھا جس کو لعن تصور کر لیا گیا،  
بلکہ ایک وقتی مصلحت اور مقامی ضرورت تھی جو حضرت عثمان نے اختیار فرمائی تھی۔  
جیسا کہ حضرت علیؑ کے دور پر ہم اقربا نوازی کے مسئلہ میں اغراض نہیں کرتے  
بلکہ اس پھر کو اس دور کے وقتی تھا اغراض پر محمل کرتے ہیں۔  
اس طریقی سے ان دونوں بزرگوں کا احترام بھی محظوظ تھا تھے اور تائیکی  
و اقتادات کا صحیح محمل بھی قائم ہو جاتا ہے۔

اور اگر بات کو خواہ خواہ طول دینا مطلوب ہو اور جایجا طعن کھڑے کرنے  
ہوں تو پہلے دور نبہری کو ملا حاضر کیجئے پھر دوسری فاروقی کو دیکھئے، پھر مقصودی دور کو  
جاپنے کے بعد عثمانی ذر کو سامنے رکھئے۔  
— مذکورہ سب ادواء میں اقربا نوازی کی گئی ہے اور قریبی رشتہ داروں  
کو مناصب دہی ہوتی ہی ہے پھر صرف حضرت عثمان کے دور کو بھی کیوں صریح  
تجویز کیا جاتا ہے۔

## ایک عذر اور اُس کل جواب

حضرت عثمان کے دور پر اقربا نوازی کا اغراض قائم کرنے والوں کی بڑت  
سے یہ بھی عذر لنگک سپسیں کیا جاتا ہے کہ حضرت علیؑ اپنے دور خلافت میں اقربا کو

مطلوب یہ ہوا کہ اس قسم کے صحابہ کرام کی ایک کشیدہ دلیلیاً موجود تھی جن کو حکومت کے مسائل میں منصب دیا جاسکتا تھا۔ اقرباء کی طرف رجوع کرنے کی ہرگز جگہوری نہ تھی۔

حقیقت یہ ہے کہ حضرت علیؓ نے جس طرح فتح عاصوں کے تحت اقرباء کو شامل حکومت کیا تھا، جیکی اسی طرح حضرت عثمانؓ نے بھی عمری تفاصوں کے پیش نظر بعض اقرباء کو منصب عطا فرماتے تھے۔ یہ دونوں دور اس مسئلہ میں قابلِ معنوں اور لائق اغراض نہیں ہیں لیکن حضرت علیؓ المرضیؓ کے دوڑ کو اقرباء نوائی کے معنے سے بچانا اور حضرت عثمانؓ کے دوڑ کو اس میں ملوث و مطعون کرنا خالص جانبداری اور گروہی تعصیب ہے جس سے قبائلی عصیت نامایاں ہوتی ہے اور قوم میں بائی منافر و اختلاف کی بنیادیں اُستوار ہوتی ہیں۔ اس سے اہل اسلام کو بچانے کی ضرورت ہے۔

یہاں پر بحث ثالث ختم ہوتی ہے۔

## اقرباء کے لیے مالی عطیات

گذشتہ بیش میں حضرت سیدنا عثمانؓ کے اقرباء کے لیے مناصب دینے کا تذکرہ کیا گیا۔ اب اس بحث، رابع میں حضرت عثمانؓ کے خوش وقار ب کے لیے مالی عطیات کا ذکر کرنا مقصد ہے۔

حضرت عثمانؓ کے دوڑ پر اغراض کرنے والے احباب نے اس مسئلہ میں بھی عمده طریقے اختراضات فائم کیے ہیں اور انہا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے رشتہ داروں کو سیستِ المال سے تابانیز طریقے سے مالی عطیات دے دیتے اور سیستِ المال کے اموال کی غلط تقسیم کر دی اور یہ جا طریقے سے اپنے ذمہ بار کو اموال عنایت کر دیتے جس کی وجہ سے لوگوں میں حضرت کے آثار پیدا ہوتے۔ وغیرہ۔

ابن سبھ الرحلی الشیعی فرماتے ہیں:-

..... وکیان یو شرا حلہ بالاموال الکثیرة من بیت

مال المسلمين ... الخ

رسنیاج الکرامتی معرفۃ الاماۃ لابن المظہر الحنفی الشیعی  
الرافضی (المتوافق علیہ) ص ۷۰، بحث مطاعن عثمانی  
مطبوعہ در آخربنیاج استہ جلد پہام طبع جدید لاہور

یعنی اپنے رشتہ داروں کو حضرت عثمان مسلمانوں کے مال سے اموال کثیرے دیتے تھے۔

مغرض دوستوں نے حضرت عثمان کے متعلق یہ پوچھا گیا تھا بہیت سلیقے سے کیا ہے کہ ان کے نزدیک یہ صدرِ حجی کا تقاضا تھا، جس کا اللہ تعالیٰ نے حکم کیا ہے۔

بہتے ہیں کہ

(۱) — حضرت عثمان کیا کرتے تھے کہ شیخین نے اپنا مالی حق بیت المال کے اموال سے ترک کر دیا تھا اور یہی نے اسے لے کر اپنے افراط میں تقسیم کیا۔

(۲) — حضرت عثمان فرماتے تھے کہ شیخین اس مال کے معاملہ میں اپنے نفسوں کو اور اپنے اقارب کو روکتے اور باز رکھتے تھے اور یہی نے اس معاملہ میں صدرِ حجی کی ادولی کی ہے۔

(۳) — حضرت عثمان فرماتے تھے کہ شیخین اپنے قرابت داروں کو اموال کے روکنے کے سند میں ثواب حاصل کرتے تھے اور یہی اپنے قرابت داروں کو یہ مال دے کر ثواب حاصل کرتا ہو۔

مندرجہ بالا قسم کی روایات سے خوب سمجھ گئے ہوں گے کہ ان کا یادِ اعتماد کیا گیا۔

بیل علیم حضرات ان پر نظرِ ذات سے خوب سمجھ گئے ہوں گے کہ ان کا یادِ اعتماد کیا گیا۔

قال نماولی عثمان ..... واعظی اقرباءِ المال و تناول فی

ذالک الصلة التي امر الله بها و اخذ الاموال واستلف من بيت المال وقال ان ابا بکر و عمر من بيت المال ترکا

من ذالك ما هو نصاوانى اخذته فقضته في اقربانی فانکرا الناس عليه ذالك ॥

- (۱) — طبقات ابن سعد میں ۲۵ ج ۳۔ ذکر سیہ عثمان طبع یہاں
- (۲) — انساب الاشراف للبلادری، ج ۵ میں ۲۵ بحث میں انکردا من قریشان
- (۳) — نیز میں حضرت عثمان کا ایک قول ذکر کیا ہے میں جوان روایات کا ہم غیرہم و ہم مضمون ہے المسربین غرض نے نسل کیا ہے۔ اس کا راوی بھی واقعی صاحب ہے۔
- (۴) — طبقات ابن سعد میں ۲۵ ج ۵۔ بلطف اثر ذکر سیہ عثمان
- (۵) — انساب الاشراف میں ۲۵ ج ۵۔ ذکر کا انکردا من قریشان
- (۶) — و قال ابو مخنت والواقدي في روايتي انکرا الناس على عثمان ..... فقال ان له قرابه و رجحه قالوا أخما كان لا بد و عمر قرابه و ذو رحمه ؛ فقال ان ابا بکر و عمر من اصحابي اخبتان في منع قرابة ما وانا احتسب في اعطاء قرابة ... الخ ॥
- (۷) — انساب الاشراف للبلادری، ج ۵ میں ۲۵
- (۸) — تخت ذکر کا انکردا من سیہ عثمان
- (۹) — مندرجہ بالا قسم کی روایات کے پیش نظر مغرض لوگوں نے حضرت عثمان پر نزد کوہ بالا اختراضات قائم کیے تھے۔ یہ چند روایات بطور غمود کے ہم نے باشد ذکر کر دی۔ یہیں ایل علم حضرات ان پر نظرِ ذات سے خوب سمجھ گئے ہوں گے کہ ان کا یادِ اعتماد کیا گیا۔ عامَّ ناظرین کی خدمت میں ہم یہوضاحت عرض کرتے ہیں کہ اس قسم کی روایات جن پر اس طعن کی مدار ہے، وہ واقعی اور ابو مخنت جیسے ظالم روایوں کی مریب ہیں۔ یہیں اور یہ لوگ فن روایت میں کذاب اور دروغ گویں اور صحابہ کرامؐ کے خلاف اس قسم کی روایات کا نظر کرنا ان کا نظری شیدہ ہے اور علماء کے نزدیک لگنے ترکیبیں دیکھائیں اور تبہیں التہذیب عقلانی ملاحظہ ہوں۔
- (۱۰) — لما انکروا به بالا اختراضات حضرت عثمان پر تصنیف شدہ روایات سے تجویز کئے

گئے ہیں اور بالکل بے شرطیان کی کچھ اصلاحیت نہیں ہے۔  
تنبیہ

مندرجہ بالا روایات طعن ہمارا کے لیے بطور ضابطہ اور تعاونہ کے مختص پیش کرتے ہیں۔ اجمالاً ان پر نقل کلام کر دیا ہے اور ان پر نقل کلام عنقریب ذکر کیا جائے گا قابل ساختگار فرمادیں۔

— اور ہر جن روایات میں حضرت عثمانؓ کے رشتہ داروں کے صریح نام رک مالی عطیات کا ذکر کیا گیا ہے اب ان کو ایک ترتیب سے ہم ناظر ان کرام کی خدمت میں رکھتے ہیں۔ اس کے بعد ان پر روایۃ و درایۃ کلام کیا جائے گا تاکہ ناظرین یا تلمیذین پر اس طعن کی حقیقت آشکارا ہو سکے اور معلوم ہو جائے کہ یہ بنا على المفاسد ہے اور حضرت عثمانؓ نے اس معاملہ میں کوئی غلط (قدام نہیں) کیا۔ اور آئین شرعی کے خلاف برگز نہیں کیا تھا۔

پسے قابل اقرار پر روایات پیش کی جاتی ہیں اس کے بعد ان پر بعد رضو و رنجحت کی جائے گی۔ انشا اللہ تعالیٰ۔

## عثمانی رشتہ داروں کے حق میں مالی عطیات کی روایات

معترضین حضرت عثمانؓ کے رشتہ داروں نہیں مالی عطیات دیتے گئے تھے) کی ایک فہرست پیش کیا کرتے ہیں ہم یہاں چند رشتہ داروں کی تعداد اور ان کی علاوائے اعمال کی قلیل تی تفصیل درج کرتے ہیں جس سے اصل مسئلہ کی نوعیت خوب معلوم ہو جائے گی۔

**مروان بن الحكم اور آل الحكم کے لیے** (۱) — بلاذری نے اپنی شہرو رکتاب «آنساب الاشرافت» میں یہ دافعہ

عبداللہ بن الزبیر کی زبانی ذکر کیا ہے کہ:

حضرت عثمانؓ نے ہم کو <sup>عاصمہ</sup> میں عبداللہ بن حمد بن ابی سرح کی متحفی میں افریقی فتح کرنے کے لیے روانہ کیا عبداللہ بن سعد کو بہت سالی غنیمت حاصل ہوا حضرت عثمانؓ نے غنائم کا خس (یعنی پانچواں حصہ) مروان بن الحكم کو عطا فرما دیا۔

..... عن الواقدی عن أسماءة بن زید بن اسلم عن نافع  
مولی التبیر عن عبد الله بن الزبیر۔ ..... فاعطی عثمان مروان  
بن الحكم خمس الغنائم۔ ... الم

روایات الاشرافت للبلاذری، ج ۵، ص ۲۷۷  
ذکر ما انکروا من سیرۃ عثمانؓ

(۲) — بلاذری نے دوسری روایت اتم بکرست السورین المخمر کے ذریعے ذکر کی ہے۔ اس نے اپنے والد المسور سے نقل کیا ہے کہ المسود اور مروان کی ایک مسالمہ میں باہمی گفتگو ہوتی تو المسور نے بطور طعن مروان کو کہا کہ حضرت عثمانؓ نے تمہیں افریقی کا خس عطا کر دیا۔

..... عن الواقدی عن عبد الله بن جعفر عن اتم بکر  
پینت المسود۔ ..... فاعطاك ابن عثمان خمس افریقیة... الم

روایات الاشرافت للبلاذری، ج ۵، ص ۲۷۸

تحت ذکر ما انکروا من سیرۃ عثمانؓ

(۳) — اس مسلمیں بلاذری کی تیسری روایت میں یوں مذکور ہے کہ:

”عبداللہ بن سعد بن ابی سرح حضرت عثمانؑ کا رضاعی بھائی تھا میرزا  
عثمانؑ نے افرنگی پر اس کو حاکم بنایا۔ میرزا میں اس نے افرنگی کو قتل  
کیا۔ مردان بن الحکم اس کے ساتھ تھا۔ افرنگی کی نشیست کے خس کو مردان  
نے ایک لاکھ روپے خریدا اور دوسرا سے قول کے مطابق دوا لاکھ  
روپے خس خریدا۔ اس کے بعد حضرت عثمانؑ سے گفتگو کی پیس خرست  
عثمانؑ نے وہ تمام رقم مردان کو بخش دی۔ اس بات کی وجہ سے لوگ  
سیدنا عثمانؑ کو ناپسند جانتے گے“

”..... عن لوطین يحيى ابى حنفه عن ..... حدثه  
قال كان عبد الله بن سعد بن ابى سرح ابا عثمان من الوضاعنة  
وعامل على المغرب فخذل افرنگية سنة سبع وعشرين فافتتحها  
وكان معه مردان بن الحكيم فاتبع خمسة الغنيمة بما شاء  
الفت او ما شئ الفت دينار فكلم عثمان فوهي بالله فانك الناس  
ذالك على عثمان“

دنساب الاتسرافت للبلاذري، ج ۵، ص ۲۶۷۔

تحت ذكرها انكرها من سيرة عثمانؑ

(۲) — اور تاریخ طبری میں مردان اور آں الحکم کو افرنگی کے مال سے مال کیش  
عطای کرنے کا واقعہ واقعی کے ذریعے مندرجہ ذیل عبارت میں منقول ہے:-

”..... قال ابو اقدی ..... وكان الذى صالحهم عليه  
عبد الله بن سعد ثلثائة فنظر ذهب فامر بها عثمان لآل الحکم  
قلت اول مردان قال لا ادرى“

تاریخ الطبری، ج ۵، ص ۲۶۷۔

ذکر المیزعن فتحہ عن سبب ولایتہ عبد اللہ بن عد  
نصر و عزل عثمان غرون العاص طبع ترمیم مصری  
اور اسی واقعہ کو البیداری میں ابن کیش نے تھوڑے سے تغیر افاظ کے ساتھ  
وادھی کے ذریعے اس طرح ذکر کیا ہے کہ جتنے اموال کیشہ پر ایں افرنگی کے ساتھ  
عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح نے صلح کی تھی۔ وہ سب اموال حضرت عثمانؑ نے ایک  
ہی یوم میں آل الحکم کے بیے یا بیویوں دیکھا۔ مروان کے بیے دے دیتے۔  
— قال ابو اقدی وصالحه بطريقہ اعلی الفی الفت دینار  
وعشرين الفت دینار فاطلقها كلها عثمان فی یوم واحد لال  
الحکم و يقال لآل مردان“

والبیداری لابن کیش، ج ۱، ص ۱۵۲، تحت عثمان  
ثم خلت سنت سبع عشرين (رکعت) غزوہ افرنگی  
— طبری اور ابن کیش کی ان ہر دو مندرجہ روایات میں تصریح موجود ہے  
کہ مال پر ایں افرنگی سے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کی صلح ہوئی تھی را گھر پاس  
مال کی مقدار میں مختلف عبارات ہیں، ان اموال کیشہ کو حضرت عثمانؑ نے آل الحکم  
بآں مردان کو عنایت فرمایا تھا۔  
ہر دو کتب بالای میں یہ مشتملہ (قال ابو اقدی) یعنی واقعی نے فرمایا سے  
ذکر و منقول ہے۔

اس لگزارش کو ناظرین لمحظہ کیجیں جن ترتیب تفصیلات آرہی ہیں۔  
(۱) — سیدنا حضرت عثمانؑ کے متعلق مردان بن الحکم کو مال دینے کی  
روایت مقرر ہے کہ طبقات اس مال سے بھی نقل کیا کرتے ہیں۔ اس میں  
ذکر ہے کہ :-

»حضرت عثمانؑ نے اپنے اقرباً اور اہل بیت کو عامل و حاکم نیا  
اور مروان بن الحکم کے لیے صرکے خس عطا کرنے کا آرڈر لکھ دیا۔  
— اخیرناحمدبن عسرا(الاقدی) حدثی محمد بن  
عبدالله بن الزہری قال..... واستعمل اقرباء و  
أهل بيته ..... وكتب لمروان بخمس مصروف اعطها اقرباء  
المال .... الخ «

طبقات ابن سعد، ج ۲، ص ۲۳۸ تخت

ذکر بیعت عثمانؑ، طبع لیدن)

یہ بھی بابا قادری صاحب کی روایت ہے۔

یہی روایت جو طبقات ابن سعد میں مذکور ہے یہ بعینہ  
اسباب الاشرافت بلاذری، جلد ۵، ص ۲۵ پر تخت مانکرو امن سیرۃ عثمانؑ  
وامرہ درج ہے۔ وہاں یہ الفاظ ہیں :-  
«وكتب لمروان بن الحكم بخمس افرديۃ واعطی  
اقاربہ المال »

بلاذری کی یہ روایت بھی ”عن الراقدی“ سے شروع ہے مطلب یہ ہے کہ  
طبقات ابن سعد اور اسباب الاشرافت بلاذری میں یہ روایت قادری کے ذریعے  
ہی منتقل ہے۔ ایک جگہ اس نے صرکے خس کا مال دینا درج فرمادیا ہے اور  
دوسری کتاب میں خس افرديۃ کا مال عطا کرنا اس نے نقل کر دیا ہے ریصرخ تضاد  
بیانی ہے) حالانکہ مصروفان واقعات سے بہت پہلے سنتہ اور الامدادی فائقة  
دوری میں مفتخر ہرچا تھا۔ اب اس عثمانی دور میں ان اموال صرکے خس نکلتے کا  
کوئی جائز نہیں ہے۔

(۴) — مزید ایک اور روایت بلاذری نے ذکر کی ہے کہ حضرت عثمانؑ کے  
پاس صدقہ کے اونٹ پہنچنے تو حضرت عثمانؑ نے وہ سب اونٹ اپنے  
بچا زاد بڑا اور حارث بن الحکم کو عطا فرا دیتے ہیں۔  
عبارت ذیل میں یہ مسئلہ مذکور ہے اور واقعی صاحب اس کو  
نقل کرنے والے ہیں۔

”عن الواقعی عن عبدالله بن جعفر عن ام بکر عن ابیها  
قالت قد مت ابل الصدقۃ على عثمان فوهبها الحارث بن  
الحکم بن ابی العاص ”

»السباب الاشرافت للبلاذري، ج ۵، ص ۲۶۷  
تحت ذکر ما انکروا من سیرۃ عثمانؑ۔

— اور بلاذری نے اس مقام میں ایک اور

سعید بن العاص کے لیے | روایت نقل کی ہے اس میں مذکور ہے کہ حضرت  
عثمانؑ نے اپنے قریبی رشتہ دار سعید بن العاص (راموی) کو ایک لاکھ درہم عنایت  
فرما دیتے۔ اس روایت میں ذکر ہے کہ ویگر اکابر جماعت حضرت عثمانؑ پر اس معامل  
میں اغراض کیا اور سعید نا حضرت عثمانؑ نے جواب دیا۔

یہ تمام روایت قادری صاحب اور لوطین یعنی ابوحنفۃ نے نقل کی ہے اور  
یہ ان دو قول کے فرموداتِ عالیہ میں سے ہے۔

— و قال ابوحنفۃ الواقعی فی روایتہما انکروا الناس  
علی عثمان اعطاه سعید بن العاص مائة الف درهم فكلمه  
علی والذی بدر طلحة... الخ“

»السباب الاشرافت للبلاذري، ج ۵، ص ۲۶۸ تخت  
ذکر ما انکروا من سیرۃ عثمانؑ۔

ذکورہ بالا قسم کی روایات اور بھی تاریخ کے ذخیرمیں دستیاب ہو سکتی ہیں لیکن چند روایات یعنی سات عدد ہم نے بطور غیرہ پیش کر دی ہیں اور ان کے قتل کرنے والوں کے نام بھی صراحتہ ذکر کر دیتے ہیں۔ اس کے بعد مقلاد سند آن پر غصہ بحث پیش کی جاتی ہے اور بعد ازاں باعتبار عقل اور روایت کے ان کے متعلق کلام ہوگا۔ اس طرقی سے طعن انہار یعنی مالی علیات کے طعن، کلبے و زن ہونا اور قبل ہونا خوب واضح ہو جاتے گا۔

### روایتی بحث

دکشہ روایات کیلئے

ناظرین کرام کی خدمت میں ہم نے یہ چند روایات اختصار آپسیں کر دی ہیں۔ جن میں حضرت عثمانؓ کے حق میں باعتبار مال کے اقتدار فوازی کا طعن تجویز کیا گیا ہے۔

ان میں سچی تین عدد روایات بطور قاعدة و قانون کے ذکر کی جاتی ہیں ان پر سند آن کلام کر دیا ہے اور وہ تینوں روایات واقعی صاحب اور ابوحنفہ لوطین بھی سے منقول ہیں۔ یہ دونوں راوی خوب محروح ہیں جیسا کہ غصہ اس پر حوالہ جات پیش کیے جا رہے ہیں۔ ان کے بعد ہم نے وہ روایات ذکر کیں جن میں حضرت عثمانؓ سے مال حاصل کرنے والے رشتہ داروں کے نام کی تصریح کر دی گئی ہے۔ یہ سات عدد روایات درج کی گئی ہیں۔ یہ بھی واقعی صاحب سے منقول ہیں اور کچھ لوٹین بھی ابتو مختلف اور واقعی روایوں سے منقول ہیں اور ایک روایت ابوحنفہ ذکر سے منقول ہے۔

علماء فن نے ان دونوں راویوں پر بڑی تفصیلی برج کی ہے اور قبل ازیں

بلال الدین سعد بن الجراح کے متعلقات میں اور دروان کے شہزادم کے جواب میں ان پر مقدمہ کلام ہو چکا ہے۔  
تاہم اس موقع پر بھی ہم پھر ناظرین کے سامنے ان ہر دو راویوں پر برج چین کرتے ہیں تاکہ ان روایات کا اصل ہرنا ابھی طرح نیام ہو جاتے۔  
اس کا نام محمد بن عمروں و اقدال اسلامی الواقعی ہے۔ امام الحنفی نے فرمایا ہے  
**الواقعی** کہ یہ شخص بہت بڑا جھوٹا ہے اور روایات میں تصرف کیا کرتا ہے۔  
یہ سعین فرماتے ہیں اس کی روایت نہ سمجھی جاتے۔ امام سجاری کہتے ہیں کہ یہ شخص تروکت ہے ابو سالم اور نسانی کہتے ہیں کہ یہ حدیثیں گھٹر دیتی تھا۔ این مدینی کہتے ہیں  
روایت کو گھٹر لیتا ہے۔

— قال احمد بن حنبل هو كذلك يقلب الاحاديث قال ابن معين لا يكتب حدثه۔ قال إنما روى متوفى ثقاب ابو حاتم والنساني بضم الحديث... الخ

(۱) — ميزان الأعذال للدرسي، ج ۲، ص ۱۰۷. المخت

محمد بن عمروں واقعی۔

(۲) — تہذیب التہذیب لابن حجر، ج ۹، ص ۳۴۳-۳۶۶  
تمثیل محمد بن سہر واقعی۔

”قال الله هي في المعني“ جمجمة على ترکہ و قال انسانی کان بضم الحديث“

(۳) — المعني للدرسي، ج ۲، ص ۱۹۶. المخت

”قال ابن حبان و كان يدعى عن الثقات مقلوبة وعن الايات

المعضلات ..... كان احمد بن حنبل رحمة الله يكتبه ...

... يقول المدینی الواقعی بضم الحديث... الخ“

تصویر کیا جاسکتا۔

## مالی عطیات کی دیگر روایات خمس افرادیہ وغیرہ کے متعلق

تاریخ کی کتابوں میں ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے رضا عباد را عبد اللہ بن محمد بن ابی سرح کو افرادیہ کا خس دے دیا تھا (رجویت المال کا حق تھا)۔

نیز روایات میں یہ بھی مذکور ہے کہ عبد اللہ بن خالد بن اسید اور مروان کو بیلکل کا بہت سامال بیکشت عطا کر دیا تھا۔

متفقین کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے بیت المال کے اموال کی غلط تقسیم کی اور اپنے اقارب کو ناجائز طور پر اموال کثیرہ دے دیئے۔

در جم جواب

(۱)

ہی بات یہ ہے کہ اس قسم کی روایات تاریخی ہیں جن کے صحیح اور سقیم، محسن میں دو نوں احتمال ہیں اور ان مختزل روایات کو صحیح احادیث کا درجہ نہیں دیا جاسکتا۔

(۲)

دوسری بات یہ ہے کہ علمائے ہیں نوع کی روایات پر کلام کر کے غیر صحیح اور متفقین نیہ قرار دیا ہے جس کی وجہ سے ان کی صحت پر اعتماد کرنا مشکل ہے۔  
(۱) مثلاً قاضی ابو بکر بن العربي نے فرمایا ہے کہ خمس افرادیہ کا کسی ایک شخص کو عطا کیا جانا صحیح نہیں ہے۔

”فی اما عطاءه، خمس افرادیہ لواحد فلدریح“ ۱

(۳) — کتاب الجرسین لابن جبان، ج ۲، ص ۲۸۳۔ بحث  
محمد بن عمر بن واقع۔ طبع دکن۔

”قال ابن حجر الفاسان ..... ..... متنزوك مع سعدة عليه“

(۴) — سان المیزان، ج ۶، ص ۸۵۲۔ بحث

الواقعی محمد بن عمرو۔

محضر یہ ہے کہ جن روایات میں واقعی منفرد ہوں وہ روایات قابل جست نہیں ہوتیں۔

**ابو مخفف لوط بن یحییٰ** | اس کا نام لوط بن عیینی اور کنیت ابو مخفف ہے یہ قصور اخباری آدمی ہے علماء فرماتے ہیں۔ اس پر کوئی اعتماد نہیں اور فرمایا کہ روایت کے باب میں یہ کچھ بھی نہیں اور علماء بکتبے میں یہ جلسے والا شیعہ ہے اور شیعوں کا قصہ گوراوی ہے“

”لوط بن یحییٰ ابو مخفف اخباری، لا یوثق به“ ... ترکہ

ابو حاتم وغیرہ۔ قال الدارقطنی ضمیم“ و قال عیینی بن معین نیس شقیعہ ۲ و قال مرنۃ نیس شقیعہ ۳“ قال ابن عذری شقیعی مختار صاحب اخبارهم ... الخ ۴

(۱) — میزان الاعدال لال للذہبی، ج ۲، ص ۳۶۰۔ بحث

لوط بن یحییٰ۔

(۲) — سان المیزان لابن حجر عقلانی، ج ۳، ص ۳۹۲۔

تمثیل لوط بن یحییٰ۔

محضر یہ ہے کہ اس قسم کی جو مغلوق کے ساتھ جو راوی موجود ہوں ان کی روایت پر اعتماد کرنا سراسر غلط ہے۔ ان روایات کو کسی طرح درست نہیں

العواصم من القواسم، ص ۱۰۰-۱۰۱۔  
جوابات اغراض (۲)

(۲) — نیرازآل الخواریں شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں کہ:-

”ابن تاریخ نے بغیر حقیقت کے بیت المال میں اسراف کے تقىہ  
ذکر کر رہی تھے، ان میں بعض تو محض افترا اور جھوٹ میں اور ان کے بعض  
میں واقع کے بیان میں ملاوٹ اور آئینخت کردی گئی ہے۔ لہذا  
ان قصتوں کے نقل کرنے میں ہم اپنے اوقات کو مررت نہیں کرتے“  
..... ماقصص رسکلکد کے ابن تاریخ بغیر حقیقت ذکری کنند از  
اسراف در بیت المال و جمی ساختن شجر و غیر آن چون بعض مصنف مفتری  
است و بعض ازال قبیل کرد و سرد قصر افترا داخل شدہ۔ اوقات خود  
رات قسیداً در اراق باق تصہماً مشغول نمی سایم۔“

دانائل الخواری مقصد دوم، ص ۲۴۳۔  
جوابات

طاعون عثمانی طبع اول قیدم بیلی

(۳) — ارشاد عبدالعزیز نے تحفہ اشاعریہ میں لکھا ہے کہ مردان کو افریقیہ  
کا خس دیا جانا یا نکل غلط ہے۔

”وَقَصْمَ بِخَشِيدِنْ خُسْ افْرِيقِيَّ كَمْرَوْانَ سَتْ نِيرَ غَلَطَ عَصْنَ سَتْ“  
(تحفہ اشاعریہ، ص ۳۱۱۔  
ست طبع سوم عثمانی  
طبع جدید لاہور)

(۴)

”خُس افْرِيقِيَّ“ والی روایات کو بالغرض اگر درست تسلیم کیا جائے تو اس  
کا حل طبری کی روایات میں موجود ہے۔ وہ اس طرح کہ حضرت عثمان نے اقران

ہونے کے بعد خس نکر عبداللہ سے بیت المال میں واپس کروایا تھا۔ چنانچہ  
اس کی تحریری سے تفصیل روایت ذیل سے ہم پیش کرتے ہیں جس کے ذریعہ  
اصل مستملہ صاف ہو سکے گا۔

طبری نے فتح افریقیہ کے موقع پر ذکر کیا ہے کہ:-

”بیت المال اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو غزوہ افریقیہ میں عنایت فریبا  
تھا اس کو عبد اللہ بن سعد نے رشکریوں اور فوجیوں میں تقسیم کیا اور  
اس مال سے خس نکلا پھر حرب دستوراً خس کے پانچ حصے  
کیے، پانچاں حصہ خود لیا اور خس کے باقی چار حصے ایک شخص ابن  
ویمه المنظري کے ذریعے مدیریت شریعت میں حضرت عثمانؓ کی خدمت میں  
بھجوائے ..... اس موقع پر حضرت عثمانؓ کی خدمت میں ایک وفد  
تے پنج کر شکایت کی کہ عبد اللہ بن سعد نے خس خس ہے لے لیا۔

حضرت عثمانؓ نے فرمایا میں نے اس کو حصہ نے زیادہ علیتیہ دیا ہے  
..... اس کےتعلق میں نے بلور و عذر کے کہہ رکھا تھا کہ فتح افریقیہ  
ہونے پر آپ کو خس اخس دیا جائے گا۔

اب یہ معاملہ آپ لوگوں کے اختیار میں دیا جانا ہے کہ آگر آپ  
حضرات اس پر اراضی ہر منکر تو جائز رکھا جائے گا اور آگر آپ ناپند  
کریں گے تو اس مال کو تم ڈمایں گے اور بیت المال کی طرف واپس  
کر دیں گے۔

شکایت کنندہ و فدرست کہا کہ بم عبد اللہ کو خس اخس دینے پر  
ناراض ہیں تو حضرت عثمانؓ نے فرمان دیا جو کچھ مال عبد اللہ نے اس موقع  
پر لیا ہے واپس کر دیا جائے اور عبد اللہ کی طرف حضرت عثمانؓ نے

فران لکھا کر آپ اس مال کو واپس کر دیں۔

پھر رمل و ندی سے مطالب کیا کہ عبد اللہ بن سعد کو وہاں سے مغزول کر دیں ہم ان کی امارت نہیں چلہتے ... تو حضرت عثمانؓ نے عبد اللہ کی طرف لکھا کر ایک لیے آدمی کراپٹا قائم مقام خوبیز کر دیں جس پر طفین راضی ہوں اور خس کو فی سبیل اللہ تقدیم کر دیں یہ لوگ مال ہذا کے لیے پرنا راضی ہو رہے ہیں پس عبد اللہ نے اسی طرح کر دیا۔ افریقیہ کو فتح کیا اور واپس مصر آگئے ... (الم)

..... و قد امرت له بذالك وذاك اليمك الا ان فان رضيتم فقد جاز وان سخطتم فهو رد۔ قالوا فانا سخطه قال فهو رد وكتب الى عبد الله برد ذالك واستصلاحهم قالوا فاعزله عنا فانا لا نويد ان يتآمر علينا وقد دفع ما وقع فكتب اليه ان استخلف على افريلقيه رجل امن ترضي ويرضون واقسم الخمس الذي كنت نقلتك في سبيل الله فانهم قد سخطوا النفل فنفع ورجع عبد الله بن سعد الى مصر وقد فتح افريلقيه ... الم

زناریخ ابن جیری طبری، ج ۵ ص ۹۴ - مسن  
۲۷، ذکر الغزعن فتحها سبب ولا تیز بالله  
بن سعد بن ابی سرح مصروف عثمان عربون  
العاشر عنہا).

(۳)

اور جو طبری کی بعض معاہدات میں عبد اللہ بن خالد بن اسید اور مروان بن الیم

کے متعلق مال کشیٹ عطا کرنے کا ذکر پایا جاتا ہے۔ اس کا جواب طبری کی روایت ذیل میں موجود ہے۔

روایت اس طرح ہے کہ ایک دفعہ حضرت عثمانؓ کی خدمت میں چند اصحاب رضت علی، حضرت معاویہ اور حضرت زبیر وغیرہ تم (جس تھے۔ اس مجلس میں دیگر امور کے علاوہ حضرت عثمانؓ کے رشتہ داروں کو مال دینے پر گفتگو ہوئی حضرت عثمانؓ نے یہ بات فرمائی کہ میں نے اقرار کو جو مال دیا ہے میرے خیال میں یہ میرا دنیا درست ہے۔ اگر تم لوگ اس کو خطا بھیتھو تو اس مال کو واپس کر دیں تھا میں کو لوگوں

تھاہری بات کو تسلیم کر لو جو حاضرین مجلس نے کہا آپ نے شیخ فرمایا یہ بات شیخ ہے۔ ان لوگوں نے کہا کہ آپ نے عبد اللہ بن خالد بن اسید اور مروان کو بہت سماں مروان کو کیخت پندرہ ہزار اور عبد اللہ بن خالد کو پچاس ہزار روپیہ دے رہا تھا۔

پس ان حضرات نے ان دونوں (عبد اللہ اور مروان) سے مذکورہ مال واپس کے لیا اور بخوشی درضا مندی مجلس نہ اسے واپس ہوئے۔

..... ورأيَتْ ذالكَ لِي فَانْرَأَيْتَ ذالكَ خطأً فرددَ  
فَأَمْرَى لِأَمْرِكَمْ تبعَ قَالُوا أَصَبْتَ وَاحْسَنْتَ قَالُوا أَعْطِيَتْ  
عَبْدَ اللَّهِ بْنَ خَالِدَ بْنَ اسِيدَ وَمَرْوَانَ وَكَافُوا يَزْعُمُونَ أَنَّهُ  
أَعْطَى مَرْوَانَ خَمْسَةً عَشْرَ لِفَاقًا وَابنَ اسِيدَ خَمْسِينَ لِفَاقًا  
فَرَدَّهَا مِنْهُمَا ذَالكَ فَرَضُوا وَقَبَلُوا وَخَرَجُوا راضِينَ  
زناریخ ابن جیری طبری، جلدہ، ص ۱۰۱۔

تحت سنۃ ۳۵۰ھ

مطلوب یہ ہے کہ :-

مال کیشہ دینے کے اغراض کو طبری کی ان ہر درود را بات مندرجہ صاف کر دیا گکہ بالفرض حضرت عثمان نے مال کیشہ بخشت عبد اللہ بن سعد، عبد اللہ بن خالد اور مروان کو دیا تھا تو اغراض ہو جانے کے بعد حضرت عثمان نے وہ مال واپس کر دیا تھا اور اس واپسی پر مقتضیں لوگ رضا مند ہو کر خوش ہو گئے تھے۔ اس طریقے سے حضرت عثمان نے اغراض ساقط ہو گیا۔

### تنبیہ :-

طبری کی مندرجہ بالا روايات کے ذریعہ جب افریقیہ کے خس کا اغراض بخ ہو گیا تو طبری سے نقل کرنے والے موافقین مثلاً اکمال ابن اثیر، البدایل ابن کثیر اور تاریخ ابن خلدون وغیرہم کے اس موقع کے مالی اغراض ساتھ مندفع ہو گئے اور ان کے لیے کسی دیگر جواب کے پیش کرنے کی حاجت نہیں۔ اس وجہ سے کہ مذکور متأخرین نے طبری سے ہی نقل کر کے خس افریقیہ کے مشق اغراضات ذکر کیے تھے۔

### (۵)

ان معروضات کے بعد اب یہ صورت پیش کی جاتی ہے کہ اگر بالفرض حضرت عثمان نے اپنے اقرباء یا غیر اقرباء کو بیت المال سے مالی عطیات دیتے ہوں تو اسلام میں ان کی صورت جواز کا کیا درج ہے؟ خلیفہ اپنی راستے اور اجتہاد کے اعتبار سے کسی کو مالی عطیات دے سکتا ہے یا نہیں؟ خلیفہ کا اس تو عیت کا بعید نفع ہے یا نہیں؟

تو اس کے لیے ہم ذیل میں چند پیشیں پیش کرتے ہیں۔ ان پر توجہ فرمائیں سے مسئلہ ہذا حل ہو جائے گا۔

(۱) — امام مالک اور علماء کی ایک جماعت اس طرف گئی ہے کہ خلیفہ تو

خس کے معاملہ میں اپنی راستے پر عمل کر سکتا ہے اور جو اس کی محتملہ راستے ہو اس کو نافذ کر سکتا ہے اور مالی عطیہ کی ایک شخص کو عطا کرنا بھی اس کے لیے جائز ہے۔  
..... ائمہ قدیمہ مالک و جماعتہ الی ان الامام  
بدری رأیہ فی الحسن و بنی‌ذیفیہ ما ادعا الیہ اجتہاد کا وان  
اعظاء لواحد جائز۔

روايات من اقواص للقاضی ابن بکر بن العربی.  
ص ۱۰۱-۱۰۲ تخت جوابات اغراض ۱۱۸

(۲) — غلافت فاروقی کے دور میں حضرت شریف طرف سے "بنیع" کے مقام میں حضرت علی الرضا کو ایک تقطیر ارضی عنایت کیا گیا جو عیش قیمت اور مقول آدمی کا ذریعہ تھا۔ حضرت علی الرضا نے اس عطیہ اراضی کو بخوبی منتظر کر لیا تھا اور کسی صحابی نے اس پر اغراض نہیں کیا تھا۔ یہ واقعہ مندرجہ ذیل مquamات میں علامے ذکر کیا ہے اور قبل ازیں اس کا اندر راجح "رحماء بنیع" حضرت فاروقی کے باب درم بصل رابع، ص ۱۸۹-۱۹۰ میں ہو چکا ہے، بطور یاد رہانی کے بہانے اس کو نقل کیا جاتا ہے۔  
— برلن الین اطرابی الحنفی نے "الاسعاف فی احکام الاوقافات" میں تحریر کیا ہے کہ :-

".... عن عبد العزیز بن محمد عن ابیه عن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ ان عربن الخطاب قطم نعلیٰ "بنیع" ثم اشتراى علىٰ الى قطبیته التي قطع له عمراً شیار خفریہ مساعیناً بیناً هم يعملون اذ تبغّر عليهم مثل العنت الجزء من الماعفان علىٰ  
غیثت، هذان الماء، ..... ملائحة، ..... هاذ ماء، علیٰ الماء و سقی"

- (۱) — **كتاب الاحسات في احكام الاوقافات**، ص ۲۸۔  
برهان الدين ابراهيم بن موسى الطراوبي الحنفي۔  
عن تابعه كتاب نهاده، ص ۱۰۵۔
- (۲) — **ذخرا العذا للسمورى**، ج ۳، ص ۱۳۲۳، بفصل  
الثامن تحت لفظ «بسق» طبع بيروت۔
- (۳) — اسی طرح حضرت عثمانؓ نے اپنے دورِ خلافت میں حضرت علی المتصنی کو  
اپنے طالب عبد اللہ بن عامر کے ذریعے خراسان سے داپسی پرستیں بزار درہم  
یکشنت عایات فرمائے تھے اور حضرت علیؓ نے قبل فرمائے تھے اور کسی مجال  
نے اس پر اقرارض نہیں کیا تھا۔
- طبقات ابن سعدیں عبارت ذیل میں یہ واقعہ نکریتے۔
- ..... فقال (عثمان) لابن عاصي وجهم رأييك أتسل  
إلى عليٍّ بشلالاته آلاه درهم قال كرهت ان أغرق ولهم ادر ما  
رأييك قال فاغرق قال فبعث اليه بعشرين ألف درهم و ما  
يتبعها قال فدراج على عليٍّ المسجد فانتهى الى حلقتهم وهو متذكرة  
صلات ابن عامر هذا الجي من قبريني فقال علىٌ هو سيد  
فتیان قوش غير مدافع <sup>ج</sup>

طبقات ابن سعد، مجلد ۳، ص ۲۷۳۔ تذکرہ  
عبداللہ بن عامر طبع یونان۔

- قبل ازیں یہ واقعہ "رحماء بنیم" حصہ سوم (عثمانی) کے باہم چار مختصر عنوان  
"نبوی رشتہ داروں کے مالی حقوق" ص ۱۵۵، ج ۳ پر درج ہو چکا ہے۔
- اد. سہ وہ اوقافات کے ذریعے مسئلہ منظر مددگار کھانہ، قرہ، ایرم

خصوصی انتیارات کے تحت مالی علیات لٹت کے بعض افراد کو عنایت کر سکتا ہے اور اس کا یہ فعل شرعاً صحیح اور درست ہے ورنہ حضرت علی المتصنی کا مذکورہ واقعات میں احوال کا حاصل رہا غیر صحیح اور نادرست ہرگواہ صیباً ہر دو خلفاء کرام کا دینا و ما ہرگواہ ہا لانکہ اس چیز کا کوئی قابل نہیں ہے زنگ غور فراویں۔

(۲) — نیز یہ ہرچیزی واضح ہے کہ حضرت عثمانؓ کے مالی علیات کا بیت المال سے عطا کرنا اقارب اور اشی貌وں کے ساتھ کچھ مخصوص نہ تھا بلکہ اس وقت کے جیع اہل اسلام بیت المال کے اموال سے حصہ پاتے تھے۔ حضرت حسنؓ بصیری فرماتے ہیں کہ میں نے شاہیتے حضرت عثمانؓ خطبہ سے رہے تھے اور فرماتے تھے کہ اسے لوگوں تم ہم پر کیا اعتماد کرتے ہیں، اور کیا عیوب کلتے ہو؟ ہر دوں تم میں مال تقسیم کیا جاتا ہے کوئی دوں تم میں ایسا نہیں گرتا جس میں تم میں مال تقسیم کیا جاتا ہو حضرت حسنؓ بصیریؓ فرماتے تھے کہ میں نے حضرت عثمانؓ کے منادی کو بیکھاہے۔ وہ آوازِ جنگانہ کا اسے لوگوں میں پہنچ کر اپنے علیات حاصل کر لو پس لوگ صبع اکرکیتی علیات لے لیتے تھے پھر وہ آوازِ رکنا کا اسے لوگوں اپنی خوراکیں بسچ پنچ کر حاصل کر لو پس وہ سچ پسچ کر اپنی پوری خوراکیں حاصل کرتے تھے اور اپاس پوشکاں گھنی اور شہزادک وہ آکر حاصل کرتے تھے۔

چنانچہ حضرت شاہ ولی اللہ اپنی کتابت "قرۃۃ العینین" میں یہ واقعہ درج کرتے ہیں اور ابن کثیر نے جسیں بصیریؓ کی روایت لکھی ہے اور شاہ عبدالعزیزؓ نے تخفہ انشاعریہ جواب مطاعن میں بھی روایت نقل کی ہے۔

— عطا یا یہ جزیلہ اور ازبیت المال مخصوص نہ زندگانی اما

۱۰۳۔ تاریخ ابن حجر طبری، ج ۵، ص ۱۰۳۔ مختت  
 ۱۰۴۔ کلام عمانی متصوفین کے جواب میں۔  
 ۱۰۵۔ تاریخ الاسلام للشیعی، ج ۷، ص ۱۲۶۔ مختت

۴۔ اسی طرح البدایر میں این کشیر نے حضرت عثمانؓ کا یہ فرمان نقل کیا ہے  
 طعن کرنے والوں کے جواب میں فرمایا کہ یہیں جو کچھ اپنے اقربار کو عطا کرتا  
 ہوں وہ اپنے زادِ مال سے دیتا ہوں۔  
 ..... ثم اعتذر (عثمان) عثمان يعطي اقرباره كا ياتنه  
 من فضل ماله ”

(البیان لابن بشیرج، ج ۱۴۹، بحث ۲۳۷)

— نیز یہ چیز بھی مذکورین (در طبع وغیرہ) نے حضرت عثمانؓ کی سیرت میں درج کی ہے کہ حضرت عثمانؓ نے مسلمانوں کے بیت المال سے کوئی تجوہ اور وظیفہ نہیں لیا بلکہ حضرت عثمانؓ فرماتے تھے کہ اللہ کی قسم امیں نہ مسلمانوں کے مال سے خوار آک نہیں حاصل کی بلکہ اپنے مال سے اپنا خرچ خوار آک حاصل کرتا ہوں اور تم لوگوں کو معلوم ہے کہ میں قوم قریش میں

يُخْطِبُ يَقُولُ يَا إِيَّاهَا النَّاسُ إِمَّا سَقَمْتُونَ عَلَىٰ ؛ وَمَا مِنْ يَوْمٍ إِلَّا  
وَأَنْتَ تَقْسِمُونَ فِيهِ خَيْرًا قَالَ الْحَسْنُ وَشَهَدَتْ مِنْ نَارِ دِينِهِ  
يَنْبَادِي يَا إِيَّاهَا النَّاسُ ! اغْدُوا عَلَىٰ عَطْيَاكُمْ فَيُغَدِّرُونَ  
فَيَاخْذُونَهَا وَافْرَأُهَا يَا إِيَّاهَا النَّاسُ ! اغْدُوا عَلَىٰ ادْرَازِكُمْ فَيُغَدِّرُونَ  
فَيَاخْذُونَهَا وَافْرَأُهَا حَتَّىٰ وَاللَّهُ لَقَدْ سَمِعَتَهُ أَذْنَانِي يَقُولُ  
عَلَىٰ كَسْتُوكُمْ فَيَاخْذُونَ الْحَلْلَ وَاغْدُوا عَلَىٰ السَّمْنِ وَالْعَسلِ  
الماء

٢٤٢-٢٤١، ص ١٧٦-١٧٧).

اخت حواس مطاعم ختنم، از شاه و ایش محمد دلی

—الدعا لالآن كثيرون، رج ٢١٣ فصل في ذكر شئون

من سرته... الخ

(٣) — تحریر اثنا عشر سفاری از شاه عدی الفوزان، ص ٢٠٤

عث مطاعن عثمانی، تخت طعن سوم طبع صدرا

(4)

اگر نہ کوہہ پیزول سے صرف نظر کیل جائے تب بھی یہ بات توجہ کے قابل ہنکہ  
حضرت عثمانؑ نے اپنے دور خلافت کے آخری ایام میں مالی طعن کرتے والوں کے جواب  
میں ایک بسروٹ کلام (جو طبری نے نقل کیا ہے) فرمایا تھا اس میں آپ نے تصریح  
فرمائنا تھا کہ :

(۱) میں اپنے اقارب اور راغوہ کے ساتھ مجہت رکھتا ہوں اور ان کو بال بھی عطا کرتا ہوں لیکن ان کے ساتھ یہری مجہت کرنا مجھے کسی نظر و جوگ کی طرف مائل نہیں کرتا بلکہ تمہارے خلاف چلتا ہے اور کہا گئے اور نہ اکھاڑا۔

مالدار آدی ہوں اور بیری بہت بڑی تجارت ہے:  
 ..... وَاللَّهُ مَا آتَكُمْ مِنْ مَالٍ إِنَّمَا مَالُ  
 مَنْ مَالَ إِنَّمَا تَعْلَمُ مَا كُنْتَ أَكْثَرَ  
 فِي الْمَجَارَةِ ..... إِنَّمَا

(تاریخ ابن ہجری طبری، ج ۵، ص ۱۳۶)

شہر، ذکر بعض بیرونیاں

ان مندرجات کے ذریعے یہ بات واضح ہوگی کہ حضرت عثمانؓ اپنے اقرابوں کو  
 جمال غنیمت کرتے تھے وہ اپنے زادمال سے دستی تھے بیت المال سے نہیں  
 دستی تھے بھی کہ وہ اپنا خرچ خدا کبھی بیت المال سے نہیں لیتے تھے۔ سبحان اللہ

## عقل و درایت کے اعتبار سے بحث

اس مقام میں درایت کے اعتبار سے چند ایسی معروضات پیش کی جاتی  
 ہیں جن سے مسئلہ کی اصلیت نمایاں طور پر سامنے آسکتی ہے اور اعراض بالآخر  
 خفت اور سمجھی و واضح ہوتی ہے۔

(۱)

بھلی یہ بات ہے کہ مسئلہ بذار اموال المسلمين کی تقسیم، کی شرعی نوعیت کی  
 حضرت عثمانؓ پر مخفی تھی؛ کیا وہ اس مسئلہ میں کتاب و سنت کے احکام سے  
 تاداقت تھے؟ اور کیا حضرت عثمانؓ کو یہ فرق معلوم نہ تھا کہ اپنے کے ساتھ مسلم  
 رحمی کے تقاضوں کو بیت المال سے پورا کیا جاتا ہے یا اپنے ذاتی مال سے؟  
 اور تقسیم مال کے اختیارات اور اس کی شرعی حدود کیا ان کو پوری طرح معلوم نہ

تھیں؛ یا ان سائل کو جانتے کے باوجود ان پر عمل نہیں کرتے تھے؟  
 یہ پیزیں ایک مخلص مسلمان کے لیے غور کرنے کے قابل ہیں جو گروہی تعصب  
 سے بالاتر ہو کر غور کرنا چاہے تو کہ سکتا ہے اور اپنی دیانتداری سے خلائق راشد  
 کے حق میں خود فائم کر سکتا ہے۔

(۲)

دوسری پیزی ہے کہ حضرت عثمانؓ کی دیانت، امانت، اور صفات پر اعتماد  
 کرتے ہوئے صلح مذہبیہ میں سید الکربلائی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عثمانؓ کے ہاتھ  
 کو اپنا ہاتھ قرار دے کر یہ عثمانؓ کی عظمت فاقم کر دی تھی اور اس بیعت میں شامل ہو  
 والوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی رضا مندگی کا تقدیم عنايت فرمادیا۔  
 یہ عثمانؓ کی عظمت کا تقدیم ضایہ ہے کہ وہ ہاتھ خدا کی رضا اور حکام شرعی

کے خلاف اموال کی تقسیم نہیں کرے گا

نیز اس ہاتھ پر امت کے اکابر صحابہ رضحت عبدالرحمن بن عوف، حضرت  
 علیؓ، حضرت زیرؓ، حضرت سعد بن ابی و قاصدؓ نے وینی اعتماد کی بنا پر ہاتھ کھکھ کر  
 بیعت خلافت کی تھی اور اس ہاتھ کو بالاتفاق منتخب کیا تھا۔  
 لہذا اس سے اموال کی غلط تقسیم کی نسبت صیغہ نہیں۔ اور یہ ہاتھ مالی تقسیم  
 دیانتدار انس طور پر بھی کرے گا۔

محترم ہے کہ ان ہر دو اتفاقات میں حضرت عثمانؓ کا انتخاب ایں کی دین ہیں  
 پنځگی کا تین شروت ہے اور ان کی دیانت کے لیے پوری ضمانت ہے۔  
 لہذا یہ دین کے ہر کام میں صحیح العمل اور صمدقت ہے اور اسی پر ان کا فاتحہ  
 با بغیر بوا پس ستر چین کا یہ کہنا کہ وہ اموال کی تقسیم کے مسئلہ میں غلط کار تھے یہ عثمانؓ  
 دیانت کو داغ دکرنا ہے جو کسی طرح صحیح نہیں۔

(۳)

تیسری یہ چیز ہے کہ خس افرقیہ کے مال کی غلط تقیم کا اعتراض ۲۴ صدھ، یا سلسلہ میں جب افرقیہ کی فتوحات حاصل ہوئیں، قائم کیا کیا پھر اس کے بعد قریباً سنتھ میں خراسان، طبرستان اور بوجان وغیرہ کی فتوحات ہوئیں، ان فتوحات میں اکابر صحابہ اور اکابر اشیٰ حضرات سیدنا حسنؑ، سیدنا حسینؑ، حضرت عبداللہ بن عباسؓ، حضرت عبد اللہ بن عمرؓ، عبد اللہ بن عمر و بن العاصؓ اور علیہ بن زبیر وغیرہ شریک ہوئے۔

اگر فتوحات افرقیہ کے اموال کی تقیم غلط ہو گئی تو ان حضرات نے یہ طعن اور اخراضاً حضرت عثمانؑ کی تقیم پر کیوں نہ لھایا؟ اور اس کے بعد آنے والے غزوت سنتھ میں خاموشی سے کیوں شریک ہوتے؟ اگر سابق فتوحات میں قواعد شرعی کے خلاف مال تقیم ہوا تو ان حضرات پر لازم تھا کہ پہلے اس کی اصلاح کرواتے اور بعد میں سلسلہ میں ہونے والے غزوات میں شریک ہوتے مگر ایسا نہیں کیا۔

تو ان کی عملی کارروائی سے یہ سلسلہ واضح ہو گیا کہ افرقیہ کے مال کی تقیم میں کوئی صحیح اعتراض قائم نہیں تھا اور سہی کوئی سبق ماقع تھا یہ مضم بعض غافلین عثمانؑ کا پروپیگنڈا تھا جسے مومنین نے نعلیٰ کر دیا۔

تمبل ازیں شرکت غزوات ہذا کے حوالہ جات "رحمانیتیم" حصہ سوم عثمانی کے باب چہارم میں رجحت عنوان غلافت عثمانی میں باشیٰ حضرات کی شرکت جادہ درج ہو چکے ہیں مقام ذیل میں غصیلات ملاحظہ فرمائیں:-

(۱) تاریخ ابن جریر طبری، ج ۵، ص ۴۵ رجحت سنتھ۔

(۲) البدایہ لابن کثیر، جلد ۷، ص ۳۱۵۔ رجحت سنتھ۔

## آخر بحث الحج

مالی عطیات کی بحث مختصر اپنیش کی گئی ہے۔ اس پر انساث کی نظر ڈالتے ہے یقشہ سامنے آتا ہے کہ:-

(۱) — وہ روایات جن سے "مالی عطیات" کے کیس تیار کیے جاتے ہیں وہ عموماً قصہ گو، دروغ گو، اور اشاری قسم کے لوگوں سے اپنے تاریخ نے فراہم کی ہیں لان پر اعتماد کر کے ایک خلیفہ راشد کے دامن دیانت کو داغدا رکنا کسی طرح صحیح نہیں۔

(۲) — اور اعظم اموال کے جو واقعات تحقیقت درست ہیں وہ حدود شرعی سے خارج اور خلیفہ کے اختیارات سے متجاوز نہیں تھے۔ اس پر حضرت عثمانؑ کی طرف سے صنانی کے بیانات اس کے متوسط میں جو ذکر کر دیئے گئے ہیں۔

(۳) — حضرت عثمانؑ کا علی مقام بہت بلند تھا فقہائے صحابہ کرام میں ان کا شمار بڑنا تھا۔ صدیقی خلافت و فاروقی خلافت کی شادر تین مجلس کے رکن کیں تھے۔ دینی مسائل کے لیے اہل حل و عقد کے مقام پر فائز تھے۔

لہذا حضرت عثمانؑ کے حق میں یہ تصور بھی نہیں ہو سکا کہ وہ مالی تقیم کی ان مسائل سے نابالد یا نادافت تھے۔

اور یہ تصور کرنا کہ تقیم اموال کے مسائل سے مائف تر تھے لیکن ان پر علماً نہیں کرتے تھے اور بھی مشکل ہے کوئی خالق عثمانؑ ہی یہ چیز را کہ سمجھتا ہے، دوسرے شخص سے یہ نہیں ہو سکتا۔

## بحث خامس

### عثمانی دور کے آخری مراحل اور ان کا تعلقہ کلام

حضرت سیدنا عثمان کے دور پر مفترض لوگوں نے آخری ایام کے متعلق کئی نظر کی بیشی پیدا کریں ہیں جو دراز خیقت ہیں اور اصل واقعات کے خلاف ہیں۔ مثلاً:-

(۱) — بعض لوگوں کا یہ خیال ہے کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ اپنی خلافت کے دوران اپنے اقرباء کو بڑے بڑے مناصب پر سلط کر دیا، ہر کوئی قسم کی خرابیاں اور بیظالمی کیے۔

نیز حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنے رشتہ داروں کو بیت المال سے اجازہ طور پر موقع پر موجود اموال کی شیرہ عطا فرمائے۔

ان چیزوں کی وجہ سے قبل میں نفرت پیدا ہوئی قبیلہ پوتی کے متصابا نہایت انگھ کھڑے ہوئے اور تعصیت کی دبی ہوئی پیچکاریاں بھر کر اٹھیں، ہر کوئی خلافت راشدہ کے نظام کو جلا کر خاک کر دیا اور یہ چیزیں قتل عثمان پر کہہ دیں۔

(۲) — اور بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ اقرباؤ نوازی کے علاوہ حضرت عثمان بن عفان نے شریعت میں کوئی قسم کے بدعاں پیدا کر دیتے ہیں تمام مسلمان ان خلافت ہو گئے۔ آخوند کار لوگوں نے انہیں قتل کر دیا۔

..... عاداً... المُسْلِمُونَ... بِكُلِّ حَقٍّ قُتِلُوا... اَنْعَالُهُمْ... اَنْعَالُهُمْ

(۳) — پھر جس افریقیہ کی قسم کے مسلمانیں افریقیہ کی جنم کے بعد کی فتوحات کو سامنے رکھنے سے یہ شاہی حل ہو رہا ہے صاحبہ کرام رشموں ہاشمی حضرات کے افریقیہ کے بعد والے غزوات میں شامل ہونے اور شرکت کرنے سے واضح ہو گیا کہ جس افریقیہ کی قسم میں کوئی مقام نہ تھا ورنہ یہ حضرات غلط قسم پر کیسے حاضر ہو گئے؟ اور تعاون علی الائم والعدوان کیسے اختیار کر لیا؟ خوب غور فراویں۔

— حاصل یہ ہے کہ حضرت عثمان کے حق میں ناجائز طریقہ سے قسم ہاں کے اغراضات سے اصل میں حضرت نے جو اموال اپنے اقرباء کو دیتے تھے ان کا شرعاً صحیح محل اور جواز موجود ہے۔ حدود شرعی سے متباہ ہونے کا پروپرینڈا بال بل یہ حقیقت ہے۔ حضرت عثمان فتحیؑ نے اس سلسلہ میں کوئی غلط کام نہیں کیا جس کی وجہ سے انہیں مطعون قرار دیا جاتے۔

ومنهاج الگرامنة في معرفة الامامة لابن المطر المعاشر.

بحث اختتام مطاعن عثمانی، ج ۴، ص ۴۸، مطبوعہ

در آخر منهاج اشتبه، طبع لاہور) مغلی کا بیان ملاحظہ فرمادیں انہوں نے اپنی مند کے ساتھ حضرت حسنؓ سے نقل کیا ہے

مسئلہ نہا کر صحیح طور پر علم کرنے کے لیے بحث خاص میں بیان مرحلہ فرماتے تھے کہ :

کے نام سے چند چیزیں ہیں ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہیں۔ ان میں صفا  
غور کرنے سے عثمانی دور کے آخری مسائل ہترین طریقہ سے واضح ہو جائیں گے  
کی امارت میں لوگوں نے کوئی بُرا ہی نہیں دیکھی، ہستی کہ فاشی لوگ آگئے  
اور وہ نقشہ جو مفترض احباب نے ان ایام کے متعلق پیش کیا ہے اس کا بعد  
از صواب و غلط واقعہ جزو اخوب طرح معلوم ہو سکے گا۔

— حدثنا سليمان بن حرب ثنا ابوهلال قال سمعت الحسن

يقول عمل أمير المؤمنين عثمان بن عفان شنق عشرة سنة  
لا ينكرون من امارته شيئاً حتى جاء فسقة فداهن والله  
في امره اهل المدينة

(تاریخ ضمیر امام بخاری، ص ۳۲ طبع الکتابدارہند)  
تحت ذکر من مات فی خلافة عثمانؓ

علامہ ابن العربي المالکی اس موقع کی بحث کرتے

### العربي المالكي کا قول

ہم تو یہ فرماتے ہیں کہ :

«حضرت عثمانؓ کے دور میں کوئی بُرا نہیں تھی، شاہ ول دور میں  
اور نہ آخر دو ریس اور نہ ہی صحابہ کرامؓ نے اس موقع پر کوئی بُرا کی  
تھی، مخالف کو کہتے ہیں جو تم کو اس موقع کی بُری خبری سناتی جاتی ہیں وہ  
باطل ہیں ان کی طرف الشاست کرنے سے اختیاب کریں۔

.... خلیلیات عثمانؓ مذکور لا اف الا مر ولا فی

آخرہ ولا جاء المصاہدہ بمندروکل ما سمعت من خبر باطل ایا کہ

### بیان مرحل

(۱)

حضرت عثمانؓ کے دور کے متعلق لوگوں کا یہ تأثیر دینا کہ دور عثمانی کے آخر  
میں حضرت عثمانؓ کے عمال و حکام کی وجہ سے کی قسم کے مذکرات اور برائیاں پھیل کر تھیں  
اور احکام شرعی کی خلاف ورزی ہر ہونے لگی تھی جن کی وجہ سے لوگ حضرت عثمانؓ پر  
کرنے لگے اور ان کے خلاف نفرت کے جذبات لوگوں میں پھیل گئے واقعات ان العربی المالکی کی بحث  
کے خلاف ہے۔ امت کے تقدیر کیا اعلان نے دور نہاد کے متعلق صفائی کیے ہیں  
دیتے ہیں اور مذکرات اور برائیوں کی نسبی کردو ہے کہ اور فرمایا ہے کہ کوئی کام اس  
دور میں ایسا نہیں ہوتا تھا جس پر شرعاً طعن کیا جائے کیا اس کو موجبہ شق اوقل  
کا سبب قرار دیا جائے۔

امام بخاریؓ کی طرف سے صفائی کا بیان | اب پہلے امام بخاریؓ کی طرف سے

والعاصم من القوام اس۔ طبع سہیل الٹیکی لابو) طرح پڑتے تھے اور عوام میں پرشانی کے انداز نہیں تھے۔ اس چیز کے تعلق مونخین

حضرت عثمان کا مقام بیان کرتے ہوئے پرین کے مندرجہ ذیل بیانات ملاحظہ فراہمیں پہلے اس دور کے وقاری ایک پورٹ پیش  
حضرت شیخ جیلانیؒ نے غنیۃ الطالبین میں خدا نعمت ہے پھر اس کی تائید میں اس دور کے اکابر حضرات جناب سالم بن عبد اللہ  
عثمانؑ کی اور ان کے دور کی بہترین صفاتی پیشی کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ حضرت عثمان بن عمرؑ عبداللہ بن زیدؑ سے متعین کے بیانات حاضر نعمت ہیں۔ امید ہے ان کے  
برحق امام تھے یہاں تک کہ وہ شہید کیے گے اور ان کے ذریں کوئی ایسی باشکنی ملاحظہ کے بعد اطمینان کا سامان ہو جائے گا۔  
پائی گئی تھی جس کی وجہ سے ان کو مطرعن کیا جاسکے۔ یا ان کی طرف فتن کی نسبت کی

**رسال و فود کا واقعہ اور ان کی واپسی پورٹ** میرضین بھری اور ان خلدوں  
جاسکے، یا ان کے قتل کا سبب قرار دیا جاسکے۔

اور روافض نے حضرت عثمانؑ کے خلاف یہاں ہبت کچھ کہا ہے۔

کھلاقت عثمانؑ کے ایام میں بعض لوگوں کی طرف سے حضرت عثمانؑ کے حکام کے مقابل  
کچھ شکایات پیش ہوئیں۔ اس مسئلہ میں حضرت عثمانؑ نے چند بار اعتماد حضرات کو مختلف  
بہانات میں ان پیش آمدہ شکایات کی تحقیقت حال علم کرنے کے لیے بطور وفد  
رسال کیا۔ محمد بن سلمہ انصاری صحابی کو کوفہ کی طرف اور اسamer بن زید کو بصرہ کی  
طرف اور عبداللہ بن عمرؑ صحابی کو شام کی طرف روانہ کیا اور حضرت عثمانؑ نے ان  
دلاقللہ خلافت ماقالت الروافض نیاً لھھہ۔

(غنیۃ الطالبین ترجمہ حصہ ۱۲) فصل ولیعقول کے مساوا آدمی بھی مختلف مقامات میں پھیلاتے۔ تاکہ حالات کی صحیح واپسی  
اہل السنۃ... ایج اور حضرت شیخ جیلانیؒ پورٹ ماسل ہو سکے۔ اور حضرت عمارؑ بن یاسر کو مصر کی طرف روانہ کیا تھا۔  
المنوفی شاہزادہ طبع قدیم لاہور) عمارؑ کی واپسی سے قبل روانہ کیے ہوتے مذکور لوگ واپس آگئے۔

(۲) انہوں نے واپس ہنچ کر اطلاع کی کہ اسے لوگوں بھی کوئی بری بات وہاں  
دوسری یہ چیز ذکری باتی ہے کہ حضرت سیدنا عثمانؑ کی خلافت کے ایام میں کچھی جوام الحدیثین اور خواص دلوں طبقوں نے کوئی بری بات نہیں معلوم  
میں عوام کی ضروریات کو پورا کرنے کے لیے صحیح انتظامات تھے۔ اور لوگوں کی شکانی مسلمان کا معاملہ صحیک چل رہا ہے۔ اور مسلمانوں کے حکام ان میں انصاف کرتے  
رفق کرنے کے لیے پورا اہتمام کیا جاتا تھا حکام کو امر المعرفت دہنے کا امر اپنی ذمہ داریاں ادا کرتے ہیں۔

حکم کرنا) وہی عن المنکر درجیوں سے روکنا) ادا کرنے کا حکم جاری جتنا تھا۔  
تا حال ہمارا مدرسے واپس نہ ہوتے تھے۔ اس تاخیر کو لوگوں نے محسوس کیا۔ آگر کیا  
اے طلاق سے قزاد ۰۰۲ کم صورت تمازج تھا۔ اول ملک، انتظامات ملک کا انتظام، جو کچھ ہے، انتظام اور راث نے کمال تھا۔ اک

مندرجہ بالا اطلاع کے ذریعے یہ مسلم صاف ہو گیا کہ عثمانی خلافت کے ایام میں نکارہ نہیں تھے اور عوام و خواص اس قدر ہیں کوئی براحتی نہیں دیکھتے تھے یہ سارا نظام دین اور شریعت کے ماختت تھا یعنی اسلامی نظام رائج تھا اور لوگوں میں انصاف قائم ہیں جاتا تھا۔ اور اس ذر کے عمال و کام ظالم اور جائز نہیں تھے بلکہ اپنے لوگ تھے اور عوام کے ساتھ اچھا سلوک کرتے تھے۔

**فَاعْدَهُ الْكَلْمَكُ الْكَلْمَكُ** [یہاں توجہ کے لائق یہ چیز ہے کہ ملک میں انتظامی شکایت معلوم کرنے کی خاتمہ تعدد و فور مسئلہ برآ کا بڑھا ہے] ارسال کیے گئے تو سواتے ایک عمار بن یاسیر کے سب کی واپسی رپورٹ یہ ہے کہ ملک کے معاملات سب ٹھیک چل رہے ہیں۔ لیکن نظام رعایا کے حق میں درست ہے ظالمین ہو رہے ہیں بلکہ عدل و انصاف قائم ہے پس عام فaudah یہ ہے (اللَا كثُر حکمُ الْكَلْمَكِ)۔

تو اس مقام میں بھی یہی صورت صحیح ہے جو سب حضرت نے اگر بیان کی ہے۔ عثمانی عثمانی کی باتوں سے عمار بن یاسیر کے متاثر ہونے کی وجہہ بھیستی میں۔ لہذا اکثر حضرات کی اطلاع کو صحیح سمجھا جاتے گا اور ایک شخص کی راستے کو تغیرد راستے کا درجہ دیا جائے گا۔

**عَشَّانٌ دُوْرِيِّ كَيْفِيَّتِيِّ تَعْلُمِ سَلَامِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ كَيْفِيَّاً** [حضرت عبداللہ بن عبادہ]

ذکر یہی من سارا لی زی خشب من الہ مصلح (دوز عثمانی کی یقینیت کو اپنے مندرجہ ذیل بیان میں پیش کرتے ہیں وہ ملاحظہ کریں چنانچہ ارسال و فود کا ذکر ہے واقعہ تاریخ ابن خلدون میں بھی مذکور ہے۔ اس کا افرادتے ہیں کہ:

«حضرت عثمان جب سے غلیظ الملینین متبرہ ہوتے تھے، آخری جس کے بغیر نام ساروں میں انہوں نے خود ج کرتے ..... (ان کے ذمیں)

ناگہاں عبداللہ بن سعد بن ابی سرح کامصر سے خط پہنچا۔ اس میں اطلاع درج تھی کہ مصر میں ایک قوم (یعنی مفترضین و خالقین عثمانی) جس نے عمار کو (بہلا پھلا کر) اپنی باتوں کی طرف مائل کر لیا ہے اور عمار کے پاس وہ جمع ہوتے ہیں ان کے نام یہ ہیں: عبداللہ بن عیینہ بن سیدا۔ خالد بن ملجم۔ سودان بن حمران۔ کنا نہ بن بشر (وغیرہ)

— ان تبعث رجالاً منشق إلى الامصار حتى يرجعوا  
الإيث باخبرهم فدعاه محمد بن مسلمة فارسله إلى الكوفة  
وارسل أسامي بن زيد إلى البصرة وارسل عبد الله بن  
عمرا إلى الشام وفرق رجالاً سواهم فرجعوا جميعاً قبل  
عمار فقالوا إيهما الناس! ما انكرنا شيئاً ولا انكره أعلام  
المسلمين ولأعوامهم و قالوا جميعاً الامر ام الاميين  
الان امراهم يقطعن بينهم ويقومون عليهم واستبطأ  
الناس عماراً حتى ظنوا انه قد اغتيل فلم ينجأ لهم الاكتاب  
من عبد الله بن سعد بن ابی سرح يخبر همان عمار قد  
استلم القوم بمصر وقد انقطعوا اليه من عبد الله بن سعداء  
و خالد بن ملجم و سودان بن حمران و کنانة بن بشر  
(تاریخ طبری، ج ۵، ص ۹۹ و مختصر شیعہ)

عبارت اور ترجمہ دینے میں تنظیل ہوتی ہے۔ اس نام پر صرف حوالہ کتاب درج ہے، رجوع فرمائک تصدیق کریں۔ (تاریخ ابن خلدون (عبد الرحمن بن خلدون المغربي)، ج ۲، ص ۲۰۲، ۲۰۳) مختصر مذا الامتنان علی

اوہ بدریہ میں یہ مضمون مختصر بالفاظ ذیل مذکور ہے :-  
 ”..... یلزم عمال بحضور المرسم کل عام ویکتب الى الرعایا  
 من كانت له عند احیٰ منم مظلمة فليوات الى الموسم فان  
 آخذلة حقده من عامله ..... الخ“  
 رابطہ باب کثیر، ج ۷، ص ۲۱۸۔ مختصر فصل  
 ومن مناقب الکبار وحسناۃ العظیمة... الخ  
**حضرت عبد اللہ بن الزیر کا بیان** عبداللہ بن الزیر اس دور کے مخدوم تبریز  
 دوسر کا نقشہ مصنفین نے نقل کیا ہے : ناظرین کلام اب اس کو ملاحظہ فرماؤں ۔  
عبداللہ مر صوت کے در خلافت میں خارجیوں نے حضرت عثمانؓؑ کی  
 عنبر پر اعراضات کیے رہی ہی اعراضات تھے جو سبائی زینیت والے لوگوں نے  
 حضرت عثمانؓؑ پر تجویز کیے ہوتے تھے (اں کے جواب میں عبد اللہ بن الزیر نے  
 حضرت عثمانؓؑ کی ریاست، صداقت، ہسن کردار، اوحسن عمل کی خوب صفائی پیش  
 کی جو ذیل میں نقل کی جاتی ہے ۔

..... فیساً لَهُ عَنْ عَثَمَانَ فَاجْبَهُمْ فِيهِ بِمَا يَسُودُهُمْ  
 وَذَكَرَ بِهِمْ مَا كَانُ مُتَصَفِّاً بِهِ مِنَ الْإِيمَانِ فِي التَّقْدِيرِ وَالْعَدْلِ  
 وَالْإِحْسَانِ وَالسَّيِّرِ الْمُحْسَنَةِ وَالرُّجُوعِ إِلَى الْحَقِّ إِذَا تَبَيَّنَ لَهُ  
 فَعَنِدَ ذَالِكَ تَفَرُّوْ أَعْنَهُ وَفَارَقُوْهُ  
 رابطہ باب کثیر، ج ۷، ص ۲۳۹۔ مختصر فصل  
عبداللہ بن الزیر رضی اللہ عنہما  
 یعنی خارجیوں نے ابن زیر سے عثمانؓؑ کے کردار و عمل کے متعلق سوالات یکے

لوگ امن و امان میں تھے حضرت عثمانؓؑ کی طرف سے حکام اور کارندوں  
 کو حکم لکھ کر ارسال کیا جاتا اور جن لوگوں کو ان کے متعلق کمی شکایت ہوتی  
 ان کو بھی لکھ دیا جاتا کہ دونوں فرقی برسال جو کے مرتع پر عاضر ہوں  
 (تاتکر شکرہ شکایات سن کر ان کا ازالہ کیا جاسکے) اور شہروں میں لوگوں  
 کی طرف حضرت عثمانؓؑ تحریری فران ارسال کروائے کہیں کا علم کیا کرو،  
 اور بُرُّتی سے باز رہو۔

اور کوئی مسلمان اپنے آپ کو ذیل و عاجز نہ کہے یعنی توی خشن کے  
 مقابلے میں ضعیفت آدمی کے ساتھ ہوں جب تک وہ مظلوم ہے ۔  
 ان شاء اللہ تعالیٰ ۔

لوگوں کی یہی حالت رہی اور اسی حالت پر قائم تھے جتنی کو بعض لوگ  
 نے اس طریقی کا رکو تفریقی است کا ذریعہ اور افراطی قوم کا دیلہ بنایا  
 (یعنی جاوبے با اغراض کھڑے کر کے اختلافات کی راہ پیدا کر لی) ۔  
 ”.... عن سالم بن عبد الله قال لما ولی عثمان ج سنوانه  
 كلما الا آخر جنة ... .

.... وَأَمِنَ النَّاسُ وَكَتَبَ فِي الْأَمْسَارِ لِيَا فِي الدُّخَالِ فِي  
 كُلِّ مُوْسَمٍ وَمَنْ يَشَوْهُمْ وَكَتَبَ إِلَى النَّاسِ إِلَى الْأَمْسَارِ أَنْتَرِوا  
 بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَاهُوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَا يَذْلِلُ الْمُؤْمِنُ نَفْسَهُ فَإِنِّي مَعِ  
 الْضَّعِيفِ عَلَى الْقَوْيِ مَادَمَ مَظْلُومًا مَانَ شَاءَ اللَّهُ -

فَكَانَ النَّاسُ بِذَلِكَ بُحْرَى ذَالِكَ إِلَى إِنْتَدَرَ اقْدَامَ  
 وَسِيلَةً إِلَى تَفْرِيقِ الْأَمَمِ ۔

تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۳۲۔ مختصر ۲۵ صفحہ ذکر  
 بعض سیر عثمان رضی اللہ عنہما

ابن زبیرؓ نے جو جوابات ذکر کیے وہ ان کو ناگوار اور بُرے معلوم ہوئے۔ ابن زبیرؓ نے ان کے سامنے ذکر کیا کہ حضرت عثمانؓ ایمان و تصدیق کے ساتھ مقصود تھے۔ صاحبِ عدل و انصاف تھے۔ احسان و اکارام ان کی صفت تھی۔ عدالت و کوادر کے مالک تھے۔ حق بات کو قبل کرنے والے تھے جب بھی حق سامنے آتا جب عینماں بیت کا یہ نقشہ اپنے نے سنا تو ابن الزبیرؓ نے غفران ہو گئے اور ابن الزبیرؓ کو حمید کر لالک ہو گئے راس یہی کہ سایہ پول کی طرح خارجی بھی عثمانؓ کے خلاف تھے۔ ان کا منفرد یہ تھا کہ اگر ابن زبیرؓ ان کی راستے کے موافق رہت تو ساختہ دیکھے ورنہ تعاون چھوڑ دیں گے۔

— مورخ ابن جریر طبری نے سلسلہ کے تحت جلد سایہ میں واقعہ بناء کو بڑا مفصل بکھا ہے مگر تم نے اختصار کر سپسی نظر الدین ایہ کہ حوالہ پر اتنا کیا ہے۔ خصیر ہے کہ سالم بن عبد اللہ اور ابن زبیرؓ کو کیا میانت نے واخ کر دیا کہ رفعت کی مذکورہ بالا رپورٹ جو حضرت عثمانؓ کے عدید صحابہ کرام نے لاکر پیش کی تھی وہ صحیح تھی اور بعد عثمانؓ میں رینی و ملکی انتظامات درست تھے۔ انسات قائم تھا اور عوام میں قبائلی عصیتیت کی وجہ سے کسی قسم کی پریشانی اور سے چینی برگز موجود نہیں تھی۔

### (۳)

مذکورہ بالامتد رجات کے ذریعے یہ بات واضح ہو گئی تھی کہ حضرت عثمانؓ کے دور میں رینی و ملکی انتظامی معاملات درست تھے اور اکثر رفعت اوقات میں کسی قسم کی خرابی و اتفاق نہیں تھی لیکن اس دور کے آخری ریام میں جس قسم کے تیزیات پیدا ہوتے ان کی ایک خاص نوعیت تھی اور ان کے دواعی و اباب مخصوص قسم کے تھے۔

**آغاز تیزیات** | دورِ نبوت سے لے کر اب تک بے شمار قویں دائرہ اسلام

میں داخل ہوئیں اسلام کا ہر وہیں بول بالا ہوتا گیا۔ اشد کا كلک نام مالک پر نالب آگئی تمام اقوام نے دین اسلام کو غلوت کر لیا۔ غلبہ اسلام کو روکنے کے لیے کسی قوم کو حربت نہ ہی تھام نہ اسے بُرے شریعت اسلامیہ کا حکم تسلیم کرنے پر مجبور ہو گئے۔ اس صورت میں جن اقوام کو اسلام کے ساتھ خاص عدادت اور دشمنی تھی وہ ظاہر میں اسلام کے علیہ کو روکنے کے لیے دشمن نہیں کھلتی تھیں۔ انہوں نے اپنے اسلام کو فقصان پہنچانے کا دوسرا راستہ اختیار کیا، وہ یہ تھا کہ درپرداہ اسلام میں باہمی اختلافات کی سکیم چلا لی جائتے۔ ظاہر میں اسلام کی خیرخواہی اور اسلام پرستی کا دعویٰ قائم رکھا جاتے۔ زبان پر دین اسلام کی محبت و اطاعت نے ظاہر اجرا جاری رہے اور بالآخر میں اسلام اپنے اسلام کے ساتھ عناد و فناق کے سلسلہ کو پیدا کیا جاتے۔ یہ اسلام میں افراق پیدا کرنے کی کہی سائز تھی جو درپرداہ شروع کی گئی۔

**حد و عناد پیش نظر تھا** | عناد کی بنا پر حضرت عثمانؓ کی مخالفت کی تھی۔ ان لوگوں نے عثمانی مخالفت کے آخری ایام میں حد و عناد پیش نظر تھا۔ عناد کی بنا پر حضرت عثمانؓ کی مخالفت کی تھی۔ ہم ہیاں پہلے حادیین کے حد پر حضرت علی المرضی و دریگ عمار کے بیانات دکر کرتے ہیں اس کے بعد اس بات کو واضح کریں گے کہ حد و عناد کرنے والے اور شر ققاد اٹھانے والے کوں لوگ تھے؛ جنہوں نے منافع نہ طور پر تحریک چلا لی اور قتل عثمانؓ تک نوبت پہنچا دی۔

**حضرت علی کا ارشاد** | علی المرضی کی خدمت میں بطور سوال یہ بات پیش کی گئی کہ حضرت عثمانؓ کے تائین کو قتل عثمانؓ پر کس چیز نے برائی خستہ کیا تھا؟ تو حضرت علی نے جواب میں فرمایا کہ حد و عناد نے انہیں اس کام پر آمادہ کیا۔ چنانچہ فرانز بند کو امام احمدؓ نے کتاب الشدۃ میں بالغاظ نیل باندہ

نقل کیا ہے:-

”..... عن مختار بن حذن قال قيل لعلي بن ابي طالب  
ما حملتم على قتل عثمان؟ قال الحسد“

(كتاب الرشاد الامام احمد بص ۱۹ طبع

كت المكرمة بن لماعت ۲۳۸ھ)

(۲) — اسی طرح تاریخ طبری، جلد پنجم میں ۳۶ھ کے تحت حضرت علی المرتضی کا ایک خطبہ منقول ہے جس میں حضرت علیؑ نے بعض لوگوں کے اس موقع پر حسد و غناد کرنے کے معاملہ کو زرا و شناحت سے بیان فرمایا ہے جنابنگہ لکھا ہے کہ

”حضرت علیؑ نے خطبہ دیا۔ حمد و شکر کی، عصالت اور سلام کیا پھر عبادت کے دور اور اس کی شفاقت کا ذکر کیا اور نسب اسلام پھر اس کی سعادت کا بیان فرمایا۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ اس خاص انعام کا ذکر کیا جو اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایک خلیفہ پر تمام امت کے محنت ہونے کی صورت میں فرمائی ہے پھر اس کے بعد درسرخ غیفار کے دور کا، پھر اس کے بعد تیرے خلیفہ یعنی حضرت عثمانؑ کے دور کا ذکر فرمایا پھر ان حدادت اور صائب کا ذکر کیا جن کو است پر بعض اقوام کچھ کر لایں اور لا کر کھڑا کر دیا ہے۔“

حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ یہ اقوام دنیا کی طالب ہیں۔ انہوں نے اس فضیلت پر حسد کیا ہے جو اللہ تعالیٰ نے اس امت پر وٹائی تھی امت کو جو چیزیں فضل و کمال کی حاصل ہوتی ہیں، ان را جد ان لوگوں پر شست ڈال دینے کا ان لوگوں نے ارادہ کر رکھا ہے۔

الله تعالیٰ اپنے کام کو پورا کرنے والا ہے اور یہ ارادہ وہ فرماتے

اس کی وہ تکمیل کرنے والا ہے۔

”..... فَإِذَا هُنَّ مُزَرْجَلٍ وَشَقِّيًّا عَلَيْهِ وَصَلَّى عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَرِبَ الْجَاهِلِيَّةَ وَشَقَّاهَا إِلَى إِلَامِ وَالسَّعَادَةِ وَأَنْعَامَ اهْدَى عَلَى الْأَمَّةِ بِالْجَمَاعَةِ بِالْحَلِيقَةِ ثُمَّ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلِيهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ بَعْدَهُ ثُمَّ بَعْدَهُ ثُمَّ هَذَا الْحَدِيثُ الَّذِي حَجَّهُ عَلَى هَذِهِ الْأَمَّةِ أَقْوَامٌ طَلَبُوا هَذِهِ الدُّنْيَا حَدِيدٌ مِنْ أَفَاءَهَا اللَّهُ عَلِيهِ عَلِيَّةَ عَلَى الْفَضْيَّلَةِ رَازَادُهَا رَادُهَا لِلشَّادِ عَلَى ادِبَارِهَا وَإِنَّ اللَّهَ بِالْغَنَّ امْرُهُ وَمَصْبِيبُ مَا رَادَ... إِلَّا“  
(تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۹۔ یعنی ۳۶ھ)

ختت عنوان زرول امیر المؤمنین (فارس)

فاضی ابو بکر ابن العربي کا قول | ابن العربي نے اپنی مشہور کتاب العوام  
شدorch کھٹکا کرنے والوں کی پوری شیڈ درج کی ہے:-

”وَهُوَ فِرْسَتَهُ مِنْ كَرْهِ حَضْرَتِ عَثَمَانَ كَرْهَتْ عَثَمَانَ كَرْهَتْ اِقْرَامَ عَنْ دُكَيْنِكَرْهَتْ  
بَنَاءً پَرِجَّعَ بِهِنَّى، اِسْ قَوْمَ نَسَيْرَ اِيمَانَ قَطْرَنَهُ بِنَارِ كَهْتَهُ وَ اِيْسَهُ بُوكَهُ تَخَهُ  
لَهُ جِهَنَّمَ نَتَهُ اِيكَ مَقْصِدَ حَاصلَ كَرَنَچَلَهُ مَكْرُوهَهُ اِسَ کَيْ طَرْفَهُ نَهِيْنَ بِهِنَّ  
سَكَهُ اَوْ رَهُهُ بُوكَهُ حَمْدَهُ كَرْنَهُ وَاسَهُ تَخَهُ۔ اِنْهُوْنَ نَتَهُ اِيمَانَ حَسَكَهُ بِيارِي  
كَوْظَاهَرَهُ کَلَا اِداَنَ جِيَزَهُ دِرَانَ لَوْگُونَ کَوَاسَهُ دِينَ کَلَتَ اِولَيَّعِينَ  
کَرَهَتْ نَفَعَهُ اِلْهَيَا تَخَاهُ اِداَنَ دِنِيَا کَوَ اَخْرَتَ پَرِتَرِيجَ دِينَهُ نَسَيْرَ اِسَ پَر  
برانگخُشَهُ کَلَا“

”وَتَلَبُّ عَلِيَّهُ قَوْمَ الْاحْنَادَ اعْتَقَدَهُ اَمْمَنَ طَلَبَ

مدینہ طیبہ پر چڑھائی کی مرکز اسلام پر جملہ کر کے اپنے نہ موم مقاصد کو پورا کیا اس طرح اہل اسلام میں انحراف و انتشار کا باب بیشتر کیے مفتوح کر دیا۔

عبداللہ بن سبأ کی بتدایی کارگزاری [ذیل شکل میں پیش کیا ہے، فراتے اور بنسیادی طریق کا رہ:-] میں کہ:-

— حضرت عثمانؓ کے خلاف جو جماعتیں نہ موم مقاصد کے تحت ہیں آئی تھیں، اس کے پیش مفتریں یہ چیز تھی کہ:

ایک شخص ہبھوی (رس) کو عبد اللہ بن سبأ بکتھے تھے، بظاہر اسلام ایسا پھر اس کو مصر کی طرف نکالا گیا۔ ایک ضمون جو اس نے اپنی طرف سے اخراج کر دیا تھا وہ لوگوں کی ایک جماعت کے سامنے پیش کیا وہ ضمون یہ تھا کہ:-

(۱) پہلے دریافت کرنا تھا کہ کیا عیسیٰ علیہ السلام آسمان سے واپس نہ شریف لا یعنی [لوگ] کہتے کہ ماں آئیں گے۔ تو کہتا کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عیسیٰ علیہ السلام سے یقیناً افضل ہیں تو پھر ان کے وعد کر آئے سے کیوں انکار ہے؟

(۲) پھر یہ چیز پیش کرتا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ ابی طالب کے خی میں وصیت کی تھی ریغی ان کو اپنا ذمی اور اپنا قائم مقام مقرر کیا تھا اپنے محمد صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیوں میں اولیٰ المنشی خاتم الاصیلاء ہیں۔

(۳) اس کے بعد یہ بات سامنے کھٹک کے خلافت و امارت کے لیے حضرت عثمانؓ سے حضرت علیؓ ابی طالب زیادہ خدا رہیں اور عثمانؓ

امراً فلوریصل الیہ وحد حادۃ اظہردا ها و حملہ علی  
ذالک قلة دین وضعفت یقین و ایثار العاجلة علی الاجلة  
و العواصم من القواسم ص ۱۱۱ جلسہ لامہ  
تحت جوابات مطاعن عثمانی

**شرفاد کھرا کرنیوالے کون لوگ تھے؟** مذکورہ مذہبائیت نے دشاخت کر دی ہے کہ اسلام و اہل اسلام کے ساتھ خاص حسد و غدار رکھنے والی بعض تو میں تھیں جنہوں نے تمام شر و فدا کر کر تھے کی سکیم تیار کی اور مرکز اسلام یعنی خلیفۃ المسیح حضرت عثمانؓ پر جملہ کر کے اسلام میں پھر ڈلکش کی سازش کی۔

اب ناظرین کی خدمت میں یہ تشریع پیش کی جاتی ہے کہ تمام سکیم تیار کرنے والے اور اس کو چلانے والے کون لوگ تھے، کیا تاریخ ان کی کوئی نشاندہی کرتی ہے یا ان کا تین کرنے میں کوئی رہنمائی کتب تاریخ سے حاصل ہوتی ہے؟

تو اس کے متعلق عرض ہے کہ شیعہ و شیعی مورخین نے اس مسئلہ کو ٹہری وضاحت سے اپنی اپنی کتابوں میں حسب موقع درج کر دیا ہے قلیل سی محنت کرنے سے وہ مراد حاصل ہو سکتا ہے۔

ناظرین کرام کی سہوت کے لیے ہم خذ جو احادیث پیش کرتے ہیں جن میں غریب کرنے سے مسئلہ مذکورہ پوری طرح صاف ہو کر نظر آئے گا۔ اس کا اجتماعی نقشہ یہ ہے کہ انتشاری اسلام کا مسئلہ عبد اللہ بن سبأ رحمہؑ نو مسلم نے اٹھایا۔ اس نے اسلام کا بارادہ اور یہ کہ مختلف مقامات پر منتشر تھوڑوں میں اپنے پروگرام کا پرچار کیا۔ لوگوں کو اپنا بھنپنا بنایا۔ اس کی مناقعات پر چالوں اور دام تزویریں جو لوگ آگتے ان کو آنادہ کر کے خلیفہ اسلام پر وار کرنے کے لیے

نے اپنی نلافت کے درواز کی قسم کی باریاں کروائی میں جوان سکریٹ  
مناسب نہیں تھیں۔

ابن ساکی سایی بجاعت نے حضرت عثمانؓ کے حق میں کئی پیروں کا انکار کیا۔  
اس مالکؓ کو بنلا ہر مرالمعرفت و نبی عن المنکر کا رنگ رہتے ہوئے تھے  
راور اصلاحی شکل میں پیش کرتے تھے

مصر وغیرہ کے بہت سے لوگ ان کے پرچکنہ سے متاثر ہو کر  
فتنوں میں غلبہ ہوتے۔ ان لوگوں نے کونڈہ و پصہ کے عوام کی جماعتوں  
کی طرف مراست و خط و کتابت جاری کر کی تھی۔ شناخت عثمانؓ ان  
مراست کا موضوع ہوتا تھا۔ اس طرف سے انہوں نے لوگوں کو خانہ خشتی  
عثمانؓ پر محنت کیا اور کچھ لوگ حضرت عثمانؓ کی نزد بحث و بدال کرنے سے  
یہے مدینہ اسلام کیے۔ میاں باکر انہوں نے کہا جا کوئی کو منزوں کیسے اور کیا  
رشتہ داروں کو سالم بنانے کے طعن کر کیے۔ اس طرح لوگوں کے قلوب  
میں شبہات ڈالنے کی کوشش کی... الخ۔

”وَذَكْرُ سَيِّدِ بْنِ عُمَرَ سَبْبُ تَأْلِيفِ الْاحْزَابِ عَلَى عَثَمَانَ  
ان دِجْلَلِ يَقَالُ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَيِّدِنَا يَهُودِيًّا فَاظْهَرَ الْإِسْلَامَ وَ  
صَادَ إِلَى مَصْرَ، فَادْجَهَ إِلَى طَافِهَةَ مِنَ النَّاسِ كَلَامًا أَخْتَرَهُ مِنْ عَنْدِ  
نَفْسِهِ، مَضْمُونُهُ أَنَّهُ يَقُولُ لِلرَّجُلِ أَيُّسِّ قَدْشَتْ أَنْ عَيْنِي بْنُ  
صَرِيمَ سَيَعُودُ إِلَى هَذَا الدُّنْيَا؟ فَيَقُولُ الرَّجُلُ لَعْنَمَ إِنِّي قَوْلُ لَهُ  
فَرِسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَفْضَلُ مِنْهُ فَمَا تَنَكَرَنِي بَعْدَ  
إِلَى هَذَا الدُّنْيَا وَهُوَ شَرُوفٌ مِنْ عَيْنِي بْنِ صَرِيمٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ.  
شَمَّ يَقُولُ وَقَدْ كَانَ أَوْصَى إِلَى عَلَى بْنَ أَبِي طَالِبٍ مُحَمَّدَ خَاتَمَ الْأَنْبِيَاءَ“

وَعَلَى خَاتَمِ الْأَوْصِيَاءِ ثُمَّ يَقُولُ فَمَوْاسِقُ الْأَمْرِ مِنْ عَثَمَانَ وَعَثَمَانَ  
مَعْتَدِي وَلَا يَتَبَدَّلُ مَا لِي لَهُ - فَاتَّكُرُوا عَلَيْهِ وَاظْهِرُوا الْأَمْرَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهِيِّ عَنِ الْمُنْكَرِ - فَاقْتَنِنْ بِهِ بَشْرَكَشِيرُ مِنْ أَهْلِ  
مَصْرٍ وَكَنْبِيرٍ إِلَى جَمَاعَاتِ مِنْ عَوَامٍ أَهْلَ الْكُفَّةِ وَالْمَبْصَرَةِ فَتَالَّا  
عَلَى ذَالِكَ وَتَكَابَّوْا فِيهِ وَتَوَاعَدُوا وَانْجَتَعُوا فِي الْأَنْكَارِ عَلَى  
عَثَمَانَ وَارْسَلُوا إِلَيْهِ مِنْ بَيْنِ الظَّاهِرَةِ وَيَذْكُرُ لَهُ مَا يَنْقُسُونَ عَلَيْهِ  
مِنْ تَوْلِيَتِهِ أَقْرَبَادَهُ وَذُرِّيَّ رَحْمَهُ وَعَزْلَهُ كَبَارُ الْمُحَاجَةِ  
فَدَخَلَ هَذَا فِي قُلُوبِ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ فَجَمَعَ عَثَمَانَ بْنَ عَفَانَ  
فَوَابَ إِلَى الْمَاصِرَ فَاسْتَشَارَهُمْ فَأَشَارُوا عَلَيْهِ بِمَا تَقْدِيمَ  
ذَكْرُنَاهُهُ تَالَّهُ أَعْلَمُ“

(والبديع لابن قتيبة، بیں ۱۴-۱۵، تحقیق شکری)

ابن خلدون کا بیان [ عبدالشہب بن سبأ کا تعارف اور اس کی کارشناسیاں یہیں  
میں محضراً بیان کی ہیں۔

(۱) - اس دُور کے شریروں اور فسادی عنصر میں ایک شخص عبد الشہب بن سبأ تھا  
جو ابن السودا کے نام سے معروف تھا۔ (السودا، اس کی ماں کا نام تھا)۔

(۲) - بیرونی ہند سے تھا حضرت عثمانؓ کے دو بیان خلبر اسلام لایا ہیں  
اس کا اسلام لا ایصح بھیں تھا اس کی منافقانہ چال تھی۔

(۳) - (اپنے کردار کی وجہ سے) بصرہ سے نکال دیا گیا بھر کرنے میں داخل ہوا  
بھروسہ اسے شام چلا گیا۔ شام سے بھی اسے نکالا گیا۔ پھر موصیں رائل ہوا۔

(۴) - حضرت عثمانؓ پر یہ بہت طعن کیا کرتا تھا اور در بر رہا۔ نہ سُنْ عَلَى وَلَوْلَ عَلَى

کے یہ لوگوں کو دعوت دیتا تھا۔

(۵) — اور لوگوں کو کہتا تھا کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسی طرح واپس اس دنیا میں تشریف لائیں گے جس طرح عیسیٰ علیہ السلام واپس تشریف لائیں گے پہاں سے اب رجحت کے نزدیک رجحت کا مشتمل یا گیا۔

(۶) — اور کہتا کہ حضرت علیؑ حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے وصی ہیں لیکن وصیت کو پورا نہیں کیا گیا۔ (یعنی ان کا حق نصب کیا گیا ہے)۔

(۷) — حضرت عثمان بن عفان نے خلافت کو ناقچ طور پر لے لیا ہے۔ لوگوں کو اس مسلمہ پر پنگنہ کیا کرتا تھا۔

(۸) — حکام و خال عثمانی پر کئی قسم کے طعن پیدا کر کے لوگوں کو اپنی طرف بلنا تھا اور مختلف شہروں کی طرف خط و کتابت کر کے اس چیز کا پروپگنیڈ کرتا تھا۔ اس کام میں ابن سبیا کے ساتھ مندرجہ ذیل ساتھی تھے۔

خالد بن عجم - سودان بن محارن - کائن بن بشر - ان ہی لوگوں نے حضرت عمر کو مدینہ والیں ہونے سے روک رکھا تھا۔

« منهم عبد الله بن سبیا و یعرف باین السوداء کان یهدیداً و ہاجرا یام عثمان فلم یحین اسلامه و اخرج من البصرة فلحق بالکفرة ثم الشام و اخوجوہ فلتح بمصر و کان یکثرا الطعن علی عثمان و یدعو فی المسلاحل الیت و یقول ان محمد ایجاد عجیماً پر جم عیسیٰ و عنہ اخذ ذالک اهل الرجعة و ان علیاً وصی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حيث لم يجز وصیته و ان عثمان اخذ الامر بغير حق و يحرض الناس على القیام في ذالک والطعن على الاموات فما ستما الناس بذالک فی الامصار و کتب به بعضهم

بعضًا و كان معه خالد بن ملجم و سودان بن حمران و کنانة بن بشر فثبتوا اعماراً عن المیسری المدینیۃ و  
ذاتی الریخ ابن خلدون (عبدالرحمن بن خلدون المغربي)  
ج ۲۰، ج ۱۰۲، تجسس بدأ الاشخاص على عثمان  
تندیسیہ :-  
عبدالله بن سبیا کی اسلام وضفی اور افتراق بین ایمین کی مختصری کا گز اور یہ  
نے ذکر کی ہے۔ مزید اس کے حالت اگر لاحظ کرنے مطلوب ہوں تو مندرجہ ذیل تقدیماً  
کی طرف توجہ کریں۔

استماریخ ابن جریر الطبری، ج ۵، ص ۹۔ تجسس ۲۲۳

۴۔ ۰۔ ۰۔ ۰۔ ص ۹۹۔ تجسس ۲۲۵

۳۔ میران الاعتمال المنشی سچ ۲، ج ۳، ص ۳، تجسس حرف العین (عبدالله بن سبیا)  
۴۔ لسان الدين ابن الجوزي، ج ۳، ص ۲۸۹۔ تجسس حرف العین۔ ذکرہ عبد اللہ  
بن سبیا

۵۔ کتاب التبیید والبیان فی مقتل الشیعیہ عثمان، ص ۸۸۔ تجسس ذکر  
بعثت ابن سوداء و عاثمه فی البلاد۔

ابن سبیا کی پوزیشن شیعیوں نزدیک شیعہ مژویین اور شیعیین کے کبار علماء  
نے عبد الله بن سبیا کے متعلق اس بات کی تصریح کر دی ہے کہ ایک یہودی انسل شخص تھا پھر مسلمان ہوا اور بعد ازاں اسلام  
حضرت علیؑ کی ولایت اور درویشی کا دام بھرنے لگا یہ درویشیت کے ذریعین موسیٰ علیہ السلام  
کے بعد یوسف بن نون کے حق ہیں وصی ہونے کا یہ تعلیم کرتا تھا۔ اسلام لائے کے بعد  
یہی قول (یعنی حضرت علیؑ کے وصی بنی ہرون کا قول) کرنے لگا۔ اور یہ (اسلام میں)

اول وہ شخص تھا جس نے حضرت علی کی امامت کے فرض بھرنے کا دعویٰ کیا اور حضرت علیؑ کے مخالفین سے براءت کرنے کو خود می قرار دیا (یعنی تبریزی کرنے کو لازم ٹھہرایا) پس اسی وجہ سے شیعہ کے مخالف، لوگوں نے یہ قول کیا ہے کہ شیعہ اور رفض کا اصل سر شتمہ یہ ہوتی ہے۔

تیسرا صدی کے علامہ فوزیتی نے تھا ہے کہ

”... وَحَكَى جَمَانَةُ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَعْمَابِ عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَبَأَ كَانَ يَهُودِيًّا فَاسْلَمَ وَوَالِيَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَكَانَ يَقُولُ وَهُوَ عَلَيْهِ يَهُودِيَّتُهُ فِي يَوْمَ شِئْرَنْ بَعْدَ مَوْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ بِهَذِهِ الْمَقَالَةِ فَتَنَاهُ فِي إِسْلَامِهِ بَعْدَ وَفَاتَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فِي عَلَيِّ السَّلَامِ بِمِثْلِ ذَالِكِ وَهُوَ أَوَّلُ مَنْ أَشْهَرَ الْقَوْلَ بِنَفْضِ اِمَامَةِ عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَاظْهَرَ الْبَرَاءَةَ مِنْ اعْدَاءِهِ وَكَاشَفَ مُخَالَفَيْهِ ثُمَّ هَنَاكَ تَالَّمَ مِنْ خَالَفَ الشِّعَيْهِ أَنَّ اِصْلَالَ الرَّفْضِ مَا خَوْذُ مِنَ الْيَهُودِيَّةِ ... الْجُزُءُ“

روزِ الشِّيمَلَابِیِّ مُحَمَّدُ بنُ مُوسَى التَّمَنَّیِّ صِ ۴۲  
طبع نجت اشرفت زن علماء القرن الثالث (بعثت

الفترة السماوية)

چوتھی صدی کے علامہ ابو عوض الکشی نے تھا ہے کہ

”ذَلِكَ بَعْضُ اَنْدَادِ رَبِّنَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَبَأَ كَانَ يَهُودِيًّا فَاسْلَمَ وَالِيَ عَلَيْهِ عَلَيِّ السَّلَامُ وَكَانَ يَقُولُ وَهُوَ عَلَيْهِ يَهُودِيَّتُهُ فِي يَوْمَ شِئْرَنْ بَعْدَ مَوْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ وَالْجُنُوبِيُّ بالغُلوِّ فَقَالَ ثُمَّ اِسْلَامَهُ بَعْدَ وَفَاتَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فِي عَلَيِّ السَّلَامِ مِثْلِ ذَالِكِ وَكَانَ اَوَّلَ“

من اشہر بالقول بفرض امامۃ علیؑ واظہر البراءۃ من اعداء  
وکا شفت مخالفیہ وانکفہم فمن همہنا قال من خالف الشیعۃ  
اصل الشیعہ والرفض ما خوذ من اليهودیۃ“

(۱) — رجال کشی زمین علماء القرن الرابع، ص ۱۵  
طبع بمبئی، تمت تذکرہ عبد الشبن سبا۔

(۲) — تقعیر المقال شیخ عبداللہ الماتحتانی، ج ۲، ۱۹۷۴ء

تحت عبد اللہ بن سبا طبع نجت اشرفت (عراق)

(۳) — تحمد الاسباب شیخ عباس قمی، ص ۱۸۲، تخت  
عبد اللہ بن سبا طبع طهران۔

## حاصل کلام

علمائی خلافت کے آخر تا ایام میں زن سبکی یہ مناقاہ تحریکیں اہل اسلام میں اختلا  
ڈلئے کے لیے چل لی گئی تھی اور ان سبائے مختلف علاقوں میں اپنے ہمسوئی ارشنید  
اخراج ہیما کر لیے تھے جو حضرت عثمانؓ پر اعتراضات کرتے اور ان کے عمال کی  
زیادتیاں شمار کرتے تھے۔ یہ لوگ مشورہ کے ساتھ کو فرد سے بصرہ سے اور  
مصر سے چڑھائی کر کے مدینہ پر آئے تھے اور حضرت عثمانؓ کے مکان کا حماصہ کو لیا  
تھا۔ اہل مصر کا سرگرد وہ عبدالرحمن بن عدیس البلوی تھا۔ بصارویں کا نبیل رحیم بن جبلہ  
العبیق تھا اور اہل کوفہ کی پارٹی کا سربراہ مالک بن حارثہ الاستر (بغیتی) تھا۔  
چنانچہ ظیفیں ان خیاطر تھیں :-

”قال ابوالحسن قدم اهل مصر علیم عبد الرحمن بن  
عدیس البلوی داخل البصرة علیم حکم بن جبلہ العبدی و

اہل الکوئنۃ فیم الاشتراط مالک بن الحارث الحنفی المدینۃ  
فی امر عثمان فكان مقدم المصریین بیلۃ الاریباء هلال  
ذی قعده ۲۱ الحنفی

(تاریخ تبلیغہ ابن خیاط جزء اس ۱۹۵)

تحت سـ ۲۵ ص رالفتنہ ز من عثمان

پہلے کچھ ایام ان لوگوں نے محاصرہ شہانی کیے رکھا۔ اس دوران مختلط مطالبات حضرت عثمانؓ سے منزانے کے لیے بیٹھے اور ہمانے بناتے رکھے لیکن اصلی مقصد پوچھ دوسرا تھا یعنی اسلام کے مرکز کو ختم کرنا مقصود تھا، اس لیے مطالبات تسلیم ہونے پر بھی وہ کسی صورت میں مطمئن اور راضی نہیں ہوتے تھے۔ آخر کار انہوں نے اپنے مذہم مقصد کی طرف (قدام کیا اور مرزا اسلام) رغیفۃ المسلمين، کو موقع پاکر شہید کردار الاخذت عثمانؓ کی حفاظت کرنے والے احذات کو بعد میں علم ہوا جبکہ وہ اپنا مسلیب پورا کر کچھ تھے۔

— (۲) —

## مدافعت عثمانی میں اہل مدینہ

### اور صحابہ کرام کا کردار

جب یہ اشارہ اپنے مقاصد کے پیش نظر اپنے اپنے مرکز سے مدینہ شریعت کی طرف روانہ ہوتے تو مہاں یارا دہن ظاہر کرتے تھے کہ مدینہ کے راستے سے جو کو جائیں گے کوفہ، بصرہ اور مصر سے یہ لوگ ایک کثیر تعداد میں پہنچنے تھے اور پہاں مدینہ

حوالی مدینہ میں پہنچنے کے بعد بڑا ہر کرتے تھے کہ ظلیقہ المسلمين اور ان کے حکام سے بند شکایات میں ان کا ازالہ کرنا مطلوب ہے۔ اس مقام میں ناظرین کرام اس بات کو ذہن شہین رکھیں کہ بہت سے اہل اسلام مدینہ اور غیر مدینہ سے مختلف ممالک میں پہنچ کر جنگی مہدوں میں صرفت تھے اور کچھ لوگ اہل مدینہ میں سے جو کو چیز کے تھے اور باقی صحابہ کرام اور اہل مدینہ ایمانی مراحل میں ان باغیوں اور حضرت عثمانؓ کے دریان اسلام شکایات کے سلسلہ میں سماں کرتے رہے۔ بقول مولوی حضرت عثمانؓ نے ان میں سے جائز پیروں کو تسلیم کرتے ہوئے ان کے اخراجات کا ازالہ کر دیا تھا۔ اس کے وجود انہوں نے اپنے پر فتن مقاصد میں کچھ کمی نہیں کی اور بزرگ بزرگی کی اور عثمانی محاسنہ شدید ہوتا گی۔

جب بگڑتے ہوئے یہ حالات صحابہ کے سامنے آئے تو اس وقت حضرت عثمانؓ کی خدمت میں متعدد بار صحابہ کرام اور اہل مدینہ حاضر ہوتے اور اجازت پاہی کرائیں۔ عضدین کے شرکوں دوسرے کے لیے بانٹا اٹھانے اور تھیا شہانے کی اجازت بخشی جانے۔

چنانچہ اخسار کے پیش نظر اس پر مندرجہ ذیل حوالہ جات پیش فرمات ہیں۔

مسعی الزبری کتاب مسیب قریش میں لکھتے ہیں کہ:

”لوگ (صحابہ کرام اور اہل مدینہ) حضرت عثمانؓ کی بڑت کھڑے ہو کر آتے اور بکھن لگکر کہ مسلمہ نہ اربعین انسلاف میں الفرقین (یعنی عصیانیت) میں سیئے بصیرت حاصل ہو گئی ہے۔ اب آپ سیئی باغیوں کے سامنہ جاہد کرنے کی اجازت دیجیے یعنی حضرت عثمانؓ نے جواب میں فرمایا کہ جن لوگوں پر بیری تابعداری لازم ہے ان کو میں قسم دسے کہ کتنا ہوں کہ میرے لیے قفال نہ کریں۔“

.... فقام الناس الى عثمان فقتلوا اندامكنتنا البصار فاذن  
لنا في الجماد قال ابو جبيبة قال عثمان عزمه على من كانت له  
عليه طاعة ان لا يقاتل «

- (۱) — کتاب نب میریں، ص ۱۷۷ تختہ ولد ابی العاص  
(۲) — تاریخ الاسلام المذہبی، ج ۲، ص ۱۳۳ تختہ شعبہ  
حافظ ابن کثیر البدایہ میں سمجھتے ہیں کہ صحابہ کرام نے باغیوں کو عنی سے منع کیا  
اور وکا تو معاملہ میں تھی اور شدت پیدا ہو گئی حضرت عثمان نے لوگوں پر قسم نہ کر  
حکم دیا کہ اپنے باخشوون کو قفال سے روک لیں اور اپنے سہیاروں کو نیام میں کر  
لیں۔ چنانچہ لوگوں نے اس فرمان پر عمل کیا۔ اس ناپر باغیوں نے اپنے امدادے  
پر قدرت پالی۔ یاں ہمدرہ اہل مدینہ میں سے کوئی شخص بھی یہ گمان نہیں کر سکتا تھا کہ حضرت  
عثمان کو قتل کر دیا جائے گا۔

..... و عزم عثمان على الناس ان یکفروا ایہ دیسر و یغدوا  
اسلطتم فجعلوا فتنکن او لیک صما ارادوا و مع هذا مانع احمد  
من الناس انه یقتل بالکلیة «

- (۱) — الدیابی ابن کثیر رج، ص ۱۹، فصل ان قال  
قالیں کیف و قمع قتل عثمان... اخ  
اسلام کا قاعدہ ہے کہ خلیفۃ المسلمين کی اطاعت اور فرمانبرداری فوج  
ہوتی ہے اس تاریخ کی تاریخ صحابہ کرام نے ملاحت کے سلسلہ میں خلیف کے اذن کے  
 بغیر کوئی اقدام نہیں کیا۔ اسی سلسلہ میں اب خلیفہ سے طلبِ اجازت کے پند و اقتداء  
درج کیے جاتے ہیں۔

## مدافعت کی اجازت طلب کرنے والے اشخاص

- (۱) — حضرت زید بن ثابت انصاری نے  
اس موقع پر حضرت عثمان کی خدمت میں  
عرض کیا کہ یہ انصار لوگ دروازے پر  
 موجود ہیں سمجھتے ہیں کہ اگر آپ اجازت دیں تو ہم دوبار اللہ کے انصار ہیں۔  
ریعنی ایک دفعہ سپتے دین کی خدمت کرچکے ہیں۔ اب دوسرا یا بارہم اللہ کے دین  
کی خدمت کرنے کو تیار ہیں) تو حضرت عثمان نے فرمایا کہ مجھے اس بات کی حاجت  
نہیں ہے تم قفال سے رُک باؤ۔  
ان زید بن ثابت کا عثمان ہٹولاء الانصار بابا بیقولون  
ان شمشت لئنا النصارا اللہ موتیں فعال لاجاجتہ لی فی ذالک لھوا «
- (۲) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۷  
شہزادہ افتخار زین عثمان فیض۔

- (۲) — طبقات ابن سعد، ج ۳، ص ۱۰۷ تختہ ذکر  
ماقیل عثمان فی الفتح۔
- (۲) — حضرت عبد اللہ بن عمرؓ معاصرہ کے ذریعہ میں تلوار لگا کہ حضرت عثمانؓ کی  
خدمت میں مدافعت کے لیے حاضر ہوتے تو حضرت عثمانؓ نے ابن عمرؓ کو قسم دی  
کہ آپ واپس چلے جائیں۔ خدا نجوہ است آپ کہیں اس فتنہ میں قتل نہیں کیے  
جائیں۔  
ان ابن عمرؓ کان یوم میڈ متفقہً میڈہ حتى عزم علیہ  
عثمانؓ ان یخرج مخافتہ ان یقتل «

(۱) — اسی طرح حضرت ابوہریرہؓ ہمچنانہ مولیٰ حضرت عثمانؓ کی خدمتیں  
ماغفتت کے بیانے حاضر ہوئے اور اگر ماغفتت کرنے کی اجازت پا ہی تو  
حضرت عثمانؓ نے ان کو بھی منع کر دیا۔  
”عن قاتلۃ اتنابا هر بجزہ کام تقلدًا سیفہ حتیٰ نہاد  
عثمانؓ“ ۴

(۱) — تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۱ بحث

شکر، الفتنۃ زمان عثمانؓ

(۲) — طبقات ابن سعد، ج ۳، ص ۳۸-۳۹ بحث  
ذکر اقیل عثمان فی الملح.

(۳) — کتاب السنن اسید بن منصور، ص ۳۶۲  
اقسم الثانی من مجلد اثاث بطبع مجلس علمی  
کراچی و دراصلی۔

(۴) — اور ایک صحابی سلیط ابی سلیط میں۔ انہوں نے حضرت عثمانؓ کی خدمتیں  
حاضر ہو کر فتنہ نہاد کے دریان باخیوں سے مقابل کرنے کی اجازت پا ہی تو  
حضرت عثمانؓ نے ان کو بھی پاٹکار ٹھانے سے منع کر دیا۔  
حضرت سلیط فراتے تھے کہ اگر سیدنا عثمانؓ ہمیں باخیوں سے مقابل کرنے  
کی اجازت فراتے تو ہم ان کو راجھکرنے خواہی کر دیں بلکہ ان علاقوں سے بے اذیں  
نکال دیتے۔

”سن محمد بن سیدین قال قال سلیط بن سلیط نہما عثمانؓ  
عن قاتلہم ولو آذن لمن اضروا هم حتیٰ خرجهم من اذارہ“  
تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۵۰-۵۱ بحث  
الفتنۃ زمان عثمانؓ

## تاریخ شہادت عثمانؓ اور قاتلین کے اسماں

موزعین نے لکھا ہے کہ حضرت امیر المؤمنین عثمانؓ کو رکشوں اور ٹاللوں نے (۵ شکر میں)، ۱۸ اذوالحجہ کو برزوہ جمعر (بعد الحصر) بیداری سے اپنے مقام میں شہید کر دیا۔ (ترجمہ)۔ مدینہ طیبہ میں مسجد نبوی کے قریب یہ مقام واقع تھا۔

قاتلین میں ایک شخص سوداں بن حران ہے، اسی کو اسود بن حران کے نام سے بھی لکھتے ہیں۔ دوسرا شخص رومان الیانی ہے جو سن بن خیبر کے قبیلے سے تھا اور بھی بعض لوگوں مثلاً رکنا بن پیشو وغیرہ کا نام قاتلین عثمانؓ میں شامل کیا کرتے ہیں۔ تفصیلات کے لیے ذیل تھات کی طرف رجوع کریں۔

(۱) تاریخ خلیفہ ابن خیاط، ج ۱، ص ۱۵۲ بحث شکر

(۲) البداہیل بن کثیر، ج ۱، ص ۱۸۵ بحث صفت قتلہ۔

(۳) البداہیل بن کثیر، ج ۱، ص ۱۹۰ فصل

رکانت مدة حصار عثمان فی دارہ

حضرت عثمانؓ کا جنازہ، پھر تھیز تیڈہ عثمانؓ کے جنازہ کا مسئلہ قبل اسی میکھیں و ندیفین میں تھیل تھات عوان جنازہ عثمانی وغیرہ کے کھاگلیا تھا تمہیں بھی اس سند کو مختصرًا درج کیا جاتا ہے اور ساتھی متفین کی تھیل بھی ذکر کی جاتی ہے مندرجہ ذیل حوالہ جات کے ذریعہ یعنی زائل ہو جائے گا کہ حضرت عثمانؓ تین روز تک بے گور و کفن ٹپے رہے تھے۔

(۱)

امام احمدؓ نے مسند احمد میں باسند روایت درج کی ہے کہ مشور صحابی حضرت

نبیزین الحام نے حضرت عثمانؓ کا جانہ پڑھایا اور فرمایا:

”..... عن قاتدة قال صلي الزبير على عثمان رضي الله عنه  
و دفنه... الخ“

دفنہ احمد، ج ۱، ص ۲۷، تجت مذکونات عثمان  
د خبار عثمان بفتح اول مصری)

(۴)

قدیم مؤمنین (صعب الزیری وغیره) نے اس موقع کے واقعات میں تحریر کیا  
ہے کہ عثمانؓ اس دن روزہ دار تھے۔ جسم کے روزہ شہید یکے لئے اس سبقت کی رات  
کو مغرب اور عشار کے درمیانی وقت میں جنازہ پڑھنے کے بعد انہیں دفن کیا گی۔  
”..... دکان یو منڈ صاصماً و دُفن لیلۃ السبت بین المغرب  
والعشاء“

دکاب شب تفیش لصعب الزیری، ج ۱، ص ۱۰۱۔

تحت ولدانی العاص بن امیة)

(۵)

— نیاز بن مکرم الصلی جو اندر شہارت کے موقع پر موجود تھے، حضرت  
امیر معاویہ کی خدمت میں ان حالات کی تفصیل بیان کرتے وقت ذکر تھے میں کہم نے  
حضرت عثمانؓ کا جنازہ دفن کے لیے اٹھایا۔ یہ سبقت کی شب تھی مغرب و عشا کا درمیانی  
وقت تھا۔

”..... حملنا کا رحمة اللہ لیلۃ السبت بین المغرب و

العشاء... الخ“ رطبفات ابن سعد، ج ۳، ص ۲۷، ر المسم الاول، عت  
ذکر من دفن عثمان وقت دفن ومن حمله۔ المطبع اول یونک.

(۳)

ادیت شاہ عبدالعزیز محدث دبلومی اس عقایم پر فرماتے ہیں کہ متعدد روایات ہوئی کے  
ذریعہ ثابت ہو چکا ہے کہ حضرت عثمانؓ کی نعش کا مقبرہ روز تک پڑھنے میں مخصوص اختصار  
جھوٹ ہے۔ اس کی تکذیب تمام تواریخ میں موجود ہے اس لیے کہ مؤمنین کا اس  
چیز پر اتفاق ہے کہ صحت، اور ذرا بھی برداشت عصر کے بعد حضرت عثمانؓ کی شہادت  
ہوئی اور شب شنبہ (سبت) کی رات کو جنت البیت کے قریب دفن کر دیئے گئے۔  
اس بات میں ذرہ برا بر شنبہ نہیں ہے۔

”..... نیاز روایات مشہورہ متعددہ ثابت شد کہ تاسہ رفراف قادہ لانک  
لاش عثمانی محسن افترا و دروغ است و در صحیح تواریخ تکذیب آئی موجود  
است زیر انکہ با جایع مؤمنین شہادۃ عثمانی بعد از جمعہ سی شریروہم ذی الحجه  
و اربع شده است و دفن او در لقیع شب شنبہ و قوع یافت بلاشبہ“  
رخخہ اشاعریہ، ج ۳۲۹ طبع جدید لاہور  
در آخر طبع دیگر علمانی (رطاعن عثمانی)

(۴)

## فالتمیں عثمان کیسا گروہ تھا؟

است کے کبار علام نے اس سنلے کو مختصر الفاظ میں تصریح کر کیا ہے کہ مسلمانوں  
کے بہترین لوگوں میں سے کلمی شخص ہی حضرت عثمانؓ کے قتل میں شرکیہ نہیں تھا اور نہ  
قتل عثمانؓ کے حکم کرنے میں شامل تھا۔

حضرت عثمانؓ کو مفسدین کے لیک طائفہ نے شہید کیا۔ وہ طائفہ کے باش  
لوگوں میں تھا اور فتنہ بر پار کرنے والوں میں سے تھا۔

ان کا پیسے یہ سالہ بھاک عثمان خلافت سے دستبردار ہے رہا میں سین آنڑا انہوں نے حضرت عثمان کو شہید کر کے ہی چھوڑا جائے ان کے شہادت اور اختراسات کو دو مر کر دیا گیا تھا اور ان کے سامنے حق بات واضح ہو چکی تھی اس کے باوجود انہوں نے قتل عثمان کا فتنہ کھڑا کر دیا جس سے اب اسلام میں بھیش کے پیسے اختلاف پیدا ہو گیا اسی وجہ سے علماء کبار نے ان تو گول کر باخی کی بجائے مسجد، خالم اور سرکش کا نام دیا ہے۔ حالہ جاتی ذیل میں یہ مضمون موجود ہے۔ اب ملکتی فرمائیں یہ۔

(۱) ان اخیارات المسلمين لحرید خل واحد منهم فدم عثمان  
لاقتل ولا امر بقتله وانما قتله طائفۃ من المفسدين في  
الارض من ادبیاش القبائل واهل الفتنة ۴

(۲) «ولهید خل خيار المسلمين في ذلك انما قتلته طائفۃ من  
المفسدين في الارض من ادبیاش القبائل ورؤس الشر»  
المنتقى للذهبی، ص ۲۲۵

(۳) فمن الذي اجتمع على قتل عثمان؟ هل هم الاطائفۃ  
من اولى الشر و الظلم ولا دخل في قتلهم احد من الساقيین:  
المنتقى للذهبی، ص ۳۳۰

(۴) ... رهاجت رؤس الفتنة والشر واحاطوا به و  
حاصروه ليخله نفسه من الخلافة وقاتلوه فاتلتم الله ۴

المنتقى للذهبی، ص ۴۰۶ طبع جدراً باذن  
بلجع اولی تحت ذکر امیر المؤمنین عثمان بن عفیان فـ  
(۵) من عثماں کے علماء اس طرف گئے ہیں کہ ..

”ان قتلة عثمان لحریکونوا بغاۃٌ بِنْ هُمْ ظَلَمَةٌ وَعَنَّا لَعْدَم  
الاعتداد بشَّيْطَنَمْ وَلَا نَهَمْ اصْرَرُوا عَلَى الْبَاطِلِ بَعْدَ كَشْفِ الشَّبَّهَةِ  
وَإِيَاضَحَ الْحَقَّ لِهُمْ“

رسامۃ فی شرح المسایرة، ج ۱۵۹ - ۱۶۰.  
جزئی طبع مصر تحت الاصل (الاثناء)

**صحابہ کرام کا شہادت عثمانی پر تأسیف** [ اپنے بڑے مخدوس ریعنی  
قتل عثمان میں کامیاب ہو گئے تو یہ کمی معقول واقعہ نہ تھا۔ اسلام کے مرکز پر انہوں  
نے حملہ کر کے مرکزی قوت پاش پاش کر دی تھی۔ اس جاں گدازو افادہ کو یہ کہ صحابہ  
کرام عنہت پر پیش اور سرگردان تھے۔ تقدیر خداوندی غالب آگئی تھی جس کو دُور  
کرنا کسی کے بس کی بات نہ تھی۔ ]

(۱) — اس موقع پر پیشانی کا انہمار کرتے ہوئے حضرت عبد اللہ بن سلام  
نے فرمایا کہ لوگوں نے قتل عثمان کے ذریعے اپنے اور ایک فتنہ کا دروازہ ٹکھوں  
لیا ہے جو قیامت تک بند نہ ہو سکے گا۔

— وقال عبد الله بن سلام لقد فتح الناس على النفسهم

بقتل عثمان بباب فتنة لا ينخلع عنهم الى قيام الساعة ۴

الاستیعاب محمد الساہب، ج ۳ ص ۸۴

تحت ذکر عثمان،

(۲) — ایک دوسرے صحابی ابو الحمید الساہری (رجو بدری صحابیہ میں سے تھے)  
اس موقع کے تاثرات کا یہیں انہمار کرتے ہیں۔ جب حضرت عثمان شہید کر دیئے  
گئے تو یہیں کہتے تھے کہ آئے اشد اتیری رضاکی خاطر میں نے اپنے اپر لازم کریا

کہ فلاں فلاں بات نہیں کروں گا۔ بنی اور سذاں بھی نہیں کروں گا۔ بتی کہ مجرم پرست آجائے۔

— قال ابو حمید الساعدي لما قتل عثمان وكان ممن شهد  
بدرالله عوان لوك على الا فعل كذلك او لا افعل كذلك او لا احتج  
حتى القاء «

طلبات ابن سعد ص ۶۵۔ بحث ذکر تعالیٰ اصحاب  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

(۳) — حضرت عثمان جب شہید ہوئے تو حضرت عمر فاروقؓ کے سامنے رادے  
حضرت عبد اللہ بن عمر نے افسوس اور ناسرت کرتے ہوئے فرمایا۔ «جب سے حضرت عثمان  
شہید کر دیتے گئے یعنی نے کھانا سیر ہو کر نہیں کھایا»  
— و ذکر عن انس بن مالک قال قال عبد الله بن عمّار ما شعبت  
من طعام ممنذ قتل عثمان «

كتاب نسب فرشت جس ۱۰۲ بحث درجاني المعاشي  
بن امية)

حضرت عثمان کی شہادت کا صدور صاحبہ کرام پر انا شدید تھا جس کو سیخ طور پر  
بیان کرنا بڑا مشکل ہے۔ صحابہ کرام کے یہ چند ایک راتھات ہم نے بلوغِ فتویہ تسلی کر دیئے  
ہیں ورنہ اس حظیراً نتقال کی ایک طویل داستان ہم بے جوستہ صحابہ کرام سے منقول  
ہے اور اس پر چتنا سعاد برکات مغم کا انبیاء رضاۓ دوکم ہی تھا۔ اور اس کا مدارکی صورت  
یہ بھی نہیں ہو سکتا تھا۔

— (۶)—

## ان فتن اور بلیات میں سیدنا عثمانؑ

### حق پر تھے اور ان کا خاتمه حق پر ہوا

پیش کردہ چیزوں کے ذریعے یہ بات صاف طور پر نظر آتی ہے کہ حضرت عثمانؑ  
کے خلاف آنری ایام میں مفسدین نے جو چیزیں کھٹکی کر دی تھیں وہ اغراض فاسدی  
بن پر تھیں۔

حضرت عثمانؑ کے دور حلافت میں کوئی خلافت شرع چیز نہیں ایجاد کی تھی اور  
نہ بھی حدود اللہ کو ضائع کیا گیا تھا۔ اور نہ بھی قبائل میں کوئی متصحباً نظریات انکھڑے  
ہوتے تھے جن کی وجہ اقرباً کو مناسب دبی اور اپنوں کو عطا کئے اور ایک کثیرہ قتل  
دیا جاتے۔

اگر بعض لوگوں نے اس نوعیت کے اقتضانات اٹھاتے تھے تو کیا وہ لوگ صحابہ  
کرام کی بہبعت اسلام کے زیادہ خیر خدا تھے؟ اور دینی نظام کو زیادہ تمام کرنے  
واسے تھے؟

ظاہر ہے کہ جھپور صحابہ ان فساد اٹھانے والوں کے خلاف تھے اور ان  
کے ہمزاں نہیں تھے یہی بات مفسدین کے ناقی ہونے پر کافی دبیل ہے۔  
یہ چند مطابع حضرت عثمانؑ کے خلاف کھڑا کرنے والے یہی لوگ تھے جو  
دینی اور اسلامی نظام کو دل سے نہیں چاہتے تھے اور دین اسلام کے ساتھ عزادار  
رکھتے تھے جس کی اصل وجہ اسلام کے ساتھ حمد اور اسلام کی ترقی کے ساتھ عزادار  
تھی۔ جس کو وہ دوسرا صورت میں ظاہر نہیں کر سکتے تھے۔ اسلام کی خیر خواہی نے زیگ

میں یہ تجویز اختیار کی اور ایک سیکھ کی صورت میں چلائی ماس طریقہ سے انہوں نے  
اسلام میں افراق و انشار کا فتنہ کھڑا کر دیا۔

ان گذارشات کی تائید صحابہ کرام کے اقوال و اعمال سے پوری طرح بھوتی  
ہے صحابہ کے قول و عمل کی چند پیشیں سطوبالا میں طبودھ پیش کی گئی ہیں۔ اب  
ذیل میں سید لاکرنیں صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے اس بات کی تائید پیش  
کی جاتی ہے کہ حضرت عثمانؓ کے حق میں حضور علیہ السلام نے سند و اشارات اور  
خوشخبریاں ذکر فرمائی تھیں جو ان آخری ایام پر منطبق ہوتی ہیں اور حضرت عثمانؓ کے  
کردار کی صداقت و دیانت پر دلالت کرتی ہیں۔ اور حضرت عثمانؓ کی حیات  
کرنے والے گروہ کی حقانیت کو ثابت کرتی ہیں۔ ان میں سے چند ایک ذیل  
میں پیش کی جاتی ہیں۔

## بشارات و اشارات

(۱) — ایک روز کا واقعہ ہے کہ حضور علیہ السلام ایک مقام میں تشریف فرماتے۔  
ایک شخص نے اگر حاضر ہونے کی اجازت طلب کی تو حضور علیہ السلام نے  
ابو موسیٰ الشاذري کو فرمایا کہ اس کے لیے روزاں گھر دعا و راس کو جنت کی خوشخبری  
سنادو۔ لیکن ایک آزادش اور صیحت پیش آئئے گی۔ اس پر یہ جنت کی خوشخبری  
ہے روزاں گھر دعا گیا تو وہ عثمان بن عفان تھے۔ ان کو حضور علیہ السلام کے فران  
و اشارات جنت، کی اطلاع ری گئی، پس انہوں نے خدا کی حمد و شکر اور پیغمبر کیا  
کہ اللہ ہی سے مدد لی گئی ہے اور ہبی مدد کرنے والا ہے۔  
”..... استفتحم رجل فقال لي أفتتح له و د婢ه بالجنة  
على بدلوي تصييه فاذاعتمان فاخبرته بما قال رسول الله  
صلی اللہ علیہ وسلم فحمد اللہ ثم قال اللہ المستعان ”

اس کی پارٹی کے ساتھ رہنا باعث نجات ہو گا یعنی اس دور کے مسائل میں عثمان  
غیر امت کے امین ہیں اور ان کا گروہ تھ پر ہے اور ان کی حیات میں نجات  
فلاح ہے۔

— و ذکر موسیٰ بن عقبہ عن ابو حییہ قال (تیت عثمانؓ)  
بر سالۃ النبی و هو مصور قلم ادیتها و عنده ابو هریرۃ قام  
ابو هریرۃ فقال اشهدت سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
يقول تكون بعدى فتن و احداث ... قال قلنا فیاں المجنّه  
یا رسول اللہ ؟ قال الی الامین و حزیبہ و اشارا لی عثمانؓ

(۱) — کتاب فسب قریش جس ۱۰۴ احتجت مجلدی العائی

(۲) — البدریہ لابن کثیر ج، ۹ ص ۲۰۹ بحول الله الحمد۔

تحت روایات ضمائل عثمانی۔

(۱) — مولیٰ بن عقبہ نے ابو حییہ سے نقل کیا ہے کہ حضرت عثمانؓ جس وقت  
محصود رہے ہیں اس وقت حضرت زین پیر کا ایک رعدہ کر حضرت عثمانؓ کے  
پاس آیا جس وقت میں نے رقصہ پیش کیا تو اس وقت حضرت ابو ہریرۃ حضرت  
عثمانؓ کے پاس موجود تھے۔ ابو ہریرۃ فرمائے لگے میں اس بات کی شہادت  
دیتا ہوں کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے مُناخا۔ آپ نے مُناخا۔  
میرے بعد نفتے اور حوارث ہوں گے ..... ہم نے عرض کیا  
یا رسول اللہ ! ان فتن و حوارث سے نجات کیا ہے؟ تو حضور علیہ السلام  
نے حضرت عثمانؓ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ اس نات مار شخص اور

پھر ان بیات میں خیکس جانب ہو گا؟ اور کون سی جماعت سیخ ہو گی، تو پھر ان نبھی حضرت عثمانؓ کو ہی سیارِ حق فرازیا گیا۔ اور ان کی حیات کرنے والے ہی صحیح کروار کے مالک تھے راستے گئے۔

حضرت عثمانؓ کی مخالفت کرنے والے اور ان پڑھنے اٹھانے والے علمی پر تھے اور ان کا مرمت خلط تھا۔ اور انہوں نے جو عاذۃ قصہ کھڑے یہی تھے وہ جھوٹے تھے۔ وہ مبنی برحد و عناد تھے۔

اور حضرت عثمانؓ اپنا اتحاد دو رکن کراہی الجمیت میں سے میں صاحب پر صبر کرنے سے ان کا جنت ملی ہے۔ خدا کی اس نعمت میں وہ ہمیشہ حمیشہ رہیں گے۔ اور حضرت عثمانؓ سب سے صادق وابیں و دیانت راشن کو جن لوگوں نے مطعون فرازیا اور کسی قسم کی خیانتیں ان کی طرف غسوب کیں اور حضرت عثمانؓ کے لیے بے شمار صفات پیدا کر دیتے وہ اپنے کروار کے موافق انعام کو پالیں گے اور اپنے بزرے مقاصد کے مطابق شایع سے بہرہ اندوڑ ہوں گے۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت عثمانؓ کو قیص خلافت عنايت فرمایا۔ انہوں نے اپنی جان تو قربان کر دی لیکن حسیب ارشاد نبھی قیص خلافت (تاریخیں اور سماں ساتھ کسی مسلمان کے ایک قطرہ خون ہلانے کو وہ انہیں رکھا۔ اگر وہ جان بچانے کے لیے مسلمانوں کی خون رینزی کرتے تو سیکڑوں مسلمان قربانی پیش کرتے۔ لیکن انہوں نے امت کی خون رینزی کرنے کی بجائے اپنے خون پیش کر دیا اور قوم کے خون کو بجا لیا۔ ایسا جذبہ ایثار دید و شہیدی میں نہیں آیا۔

فرحمة اللہ ورضی اللہ تعالیٰ عنہ و عن  
کل الصحابة اجمعین

(۱)۔ — بخاری شریف، ج ۱، ص ۵۲۲ مذاقب عمر بن الخطاب۔

(۲)۔ — مشکوہ شریف، ص ۵۶۳ بحوالہ بخاری و مسلم باب مناقب ھولاء الشلاشت۔ الفصل الاول۔

(۳)۔ — مسلم شریف، ص ۴۲۸-۴۲۹ ج ۲، باب مناقب عثمان بن نور محمد رہی۔

(۴)۔ — البدریہ لابن کثیر ج، ج ۱، باب تجتہ احادیث  
مناقب عثمان بن جووال الجاری واحد۔

(۵) حضرت عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں کہ تیکلکنین صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ حضرت عثمانؓ کو پیش گئی کے طور پر فرمایا کہ اسے عثمانؓ! امید ہے کہ تجھے اشہد ایک قیص (یعنی قیص خلافت) پہنائیں گے۔ اگر ووگ اس قیص کو تجوہ سے آتا رہا چاہیں تو ان کے ہبھے پر قیص نہ آتا نا۔

— عن عائشة ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال ياعثمان انه  
لعل الله يقتضبك قیصاً فادعا ودعوك على خلعه فلا تخلعه  
لهم دعاه المترمذى وابن ماجة ॥

(۶) مشکوہ شریف، ص ۵۶۷-۵۶۸ باب مناقب عثمان۔  
الفصل الثاني۔

(۷) البدریہ لابن کثیر ج، ج ۱، باب مناقب عثمان۔  
مناقب عثمان بن جووال واحد۔

ان روایات کے ذریعہ یہ چیز عیاں ہو گئی کہ۔

— حوارث اور فتنے حضرت عثمانؓ کے دور میں پیش آئیں گے۔ ابتدا کی چیزوں سے حضرت عثمانؓ کا سامنا ہو گا جس سے مفر نہیں ہے۔

## الختام بالصواب

کتاب کے مصنایف پر اجمالاً انتظار کرنے سے واضح بوسایا ہے کہ اقرب ابزاری کے مسئلہ میں حضرت عثمان بنی اللہ عنہ حق سے مخرف نہیں ہوتے اور نہیں حدِ جواز سے متجاوز ہوتے۔ ان کا کوئی ران کی خلافت کے دروانِ عسیار عدل سے نہیں ٹھا۔ اور حضرت عثمان بنی کے نامدان کی تلی خدمات اسلام کے لیے نہایت سُود منداور فائدہ بخش نایت ہوئیں (جیسا کہ تاریخ کے اوقات سے اس کو پیش کیا گیا ہے)۔ — ان حقائق کے پیش نظر حضرت عثمان بنی کے خلاف اس پروپیگنڈا کی کوئی حقیقت نہیں کہ اپنے اقرباء کے حق میں ان کی غلط پالیسی کو وجہ سے اس دور میں قابلی عصیت پیدا ہوئی جس کے نتائج میں یہ تمام فتنہ اور فساد پیدا ہوا۔ — اس نظریہ کے خلاف واقعہ ہونے پر ہم نے سابقہ مباحثت میں تاریخی موارد پیش کر دیا ہے اس کو ملاحظہ فرم کر منصف طبائع اور حقائق پندرہ حضرات اطہینہ حاصل کر سکیں گے۔

الله تعالیٰ تمام مسلمانوں کو یا بیت نصیب فرمائے اور اتفاق و انجاد کی نعمت سے سفر نہ رکھی۔ اور تمام صاحبِ کرام اور خدامینِ نبوی کے ساتھ ہم عقیدت اور ان کی اتباع کی توفیق پختے اور خاتم الرسلین نصیب فرمائیں کی اخوبی میست سے ہرہ در فراتے۔

و آخر دعا نا ان الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد خلقه خاتم النبئين وعلى آله واصحابه وصحاباته وسائلها تباعاه باحسان الى يوم الدين اجمعين برحمتك يا ارحم الراحمين۔

تاجیر عاصم حسن فتح عالم اللہ عنہ جامعہ محمدی ضلع جھنگ پاکستان) ۱۲) کتاب الحجۃ لابی حضیر غفاری (محمد بن سبیب) شعبان لمعظم شہادت ۱۹۸۷ء — جلالی شہادت ۱۲) اسیح الجماری (محمد بن اسماعیل)، ۲ جلد

## كتب مراجع برائے کتاب "مسئلہ اقرب ابزاری"

| نمبر شمار | نام کتاب                                                                            | سیوفات |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۱۴۹       | قرآن مجید و فرقان مجید                                                              | ۱۴۹    |
| ۱۵۰       | (۱) مترجم مالک                                                                      | ۱۵۰    |
| ۱۵۱       | (۲) کتاب المراجح الامام الی یوسف                                                    | ۱۵۱    |
| ۱۵۲       | (۳) المصنف للحافظ الحکیمی بکر عبد الرزاق                                            | ۱۵۲    |
| ۱۵۳       | بن ہمام بن نافع الحجیری الصنعتی } اجلد                                              | ۱۵۳    |
| ۱۵۴       | (۴) سیرت ابن ہشام                                                                   | ۱۵۴    |
| ۱۵۵       | (۵) کتاب السنن رسید بن مفسور ( مجلس علی کراس )                                      | ۱۵۵    |
| ۱۵۶       | (۶) طبقات محمد بن سعد۔ ۸ جلد                                                        | ۱۵۶    |
| ۱۵۷       | (۷) المصنف لابی بکر عبد اللہ بن محمد بن ابراہیم } بن عثمان بن ابی شیبة الکلفی (تلی) | ۱۵۷    |
| ۱۵۸       | (۸) کتاب نسب قریش المصبع زیری                                                       | ۱۵۸    |
| ۱۵۹       | (۹) ... تاریخ خلیفہ بن خیاط                                                         | ۱۵۹    |
| ۱۶۰       | (۱۰) مسند احمد الامام احمد بن حبیل الشیبانی                                         | ۱۶۰    |
| ۱۶۱       | مسنون منتخب کنز العمال } ۶ جلد                                                      | ۱۶۱    |
| ۱۶۲       | (۱۱) کتاب السنن الامام احمد بن حبیل الشیبانی                                        | ۱۶۲    |
| ۱۶۳       | تاجیر عاصم حسن فتح عالم اللہ عنہ جامعہ محمدی ضلع جھنگ پاکستان)                      | ۱۶۳    |
| ۱۶۴       | شعبان لمعظم شہادت ۱۹۸۷ء — جلالی شہادت ۱۲) اسیح الجماری (محمد بن اسماعیل)، ۲ جلد     | ۱۶۴    |

- (٣٤) *التاريخ الكبير* لام محمد بن اساعيل بخاري - ٨ جلد
- (٣٥) *التاريخ الصغير* (محمد بن اساعيل)
- (٣٦) صحيح مسلم لامم مسلم بن جاج القشيري
- (٣٧) *مشن ابن ناجه رابو عبد الله محمد بن نيزيد* اب
- (٣٨) ترمذى شریعت (ابو علی محمد بن علی ترمذى)
- (٣٩) ابو داؤد و شریعت رابو داؤد سیان بن اشت بختی
- (٤٠) انساب الاشراف للبلدازى
- (٤١) فخر البلدان احمد بن حنبل بلادى
- (٤٢) تفسیر ابن حجر الطبرى
- (٤٣) كتاب الحجى والاسمار لشيخ ابن شر محمد بن احمد بن حماد الدوالى - دو جلد
- (٤٤) تاريخ الامم والملوك محمد ابن حجر طبرى
- (٤٥) المتنبى ذيل المتنيل - " "
- (٤٦) كتاب الحجى والتعديل لابن ابي حاتم رانى
- (٤٧) كتاب الحجى لابن بكر محمد بن الحسن بن دريد الازدي -
- (٤٨) كتاب الحجى وصين لابن جبان
- {ابو حاتم محمد بن جبان الحبشي}
- (٤٩) المستدرک للحاکم مشیا پوری
- (٥٠) لطائف المعارف لابن منصور الشعابى
- (٥١) جسرة الانساب لابن حزم

- ٣٥٦) كشف الجوب للشيخ على بجوري (اللامبورى
- " ٣٥٧) جواجم السيرة لابن حزم
- " ٣٥٨) اسنن البخارى للبغوي
- ٣٥٩) (٣٧) الاستيعاب لابن عبد البر اندرى من اصحابه - ٣ جلد
- ٣٦٠) (٣٨) تاریخ بغداد للخطيب البغدادى (ابن بكر احمد بن علي)
- ٣٦١) (٣٩) کتاب التہذیب لابن شکر سالمي (ابو شکر محمد بن عبد سعید
- ٣٦٢) بن شعیب الکشمی (السالمي الحنفی) معاصر شیخ على بجوري
- ٣٦٣) (٤٠) تفسیر لغوى (ابو محمد الحسین بن مسعود الفرازى البغوى)
- ٣٦٤) (٤١) العرصم من القوصيم للقاضى ابى بكر بن العربي اندرى
- ٣٦٥) غفتة الطالبين لشیخ عبد القادر جيلاني
- ٣٦٦) (٤٢) تختیس ابن عساکر
- ٣٦٧) (٤٣) تاریخ ابن عساکر کمال (ابوالقاسم على بن حن بن بیته الشد المردوف بابن عساکر) ک جلد اول
- " ٣٦٨) (٤٤) تفسیر کبیر الازرى (محمد بن عمرو رانى خوارزی بن ضیاء الدین)
- ٣٦٩) (٤٥) اسد الغاب لابن اثیر جزءی
- ٣٧٠) (٤٦) تحریر اسماه الصحابة للجزئی
- ٣٧١) (٤٧) تفسیر قرطبی ابو عبد اللہ محمد بن احمد الانصاری القرطبی المالکی
- ٣٧٢) (٤٨) تہذیب الانساب واللغات لامم نووى
- {ابی زکریا حمی الدین بن شرف نووى}
- ٣٧٣) (٤٩) شرح المہذب للشمری
- ٣٧٤) الشفای بحریت قون (اصطفی للقاضی ابی الفضل عیامن بن سعید الحصیبی)
- اندری من علماء القرن اساد

- (٤٥) *تفصي خازن علاء الدين علي بن محمد بغدادي المعروف خازن*
- (٤٦) *مشكوة المصاير*
- (٤٧) *كتاب التهذيد والبيان في مقتل الشهيد عثمان* {  
محمد بن يحيى بن أبي بكر نانسي }
- (٤٨) *ذكرت الحافظ للذهبي*
- (٤٩) *المعنى للذهبى*
- (٥٠) *المنقى للذهبى*
- (٥١) *كتاب دول الاسلام للذهبى*
- (٥٢) *میران الاعتدال للذهبى*
- (٥٣) *سیر اعلام النبلاء للذهبى*
- (٥٤) *منهاج الشنف لابن تيمية*
- (٥٥) *دارج السائرين لابن قیم الشافعی* {  
محمد بن ابی بکر الحنبلي الدمشقي المعروف بابن قیم الجوزیه }
- (٥٦) *اعلام المرحقین لابن قیم*
- (٥٧) *نادل المحاذ لابن قیم*
- (٥٨) *نصب الراية للذهبى جمال الدين ابو محمد عبد الله* {  
بن يوسف المعنی النطی }
- (٥٩) *قصیر ابن کثیر عواد الدين الدمشقي*
- (٦٠) *البداية والنهایة لابن کثیر (عواد الدين ابی الفداء الدمشقي)*
- (٦١) *السيرة النبوية لابن کثیر*
- (٦٢) *تاریخ ابن خلدون*
- ٣٠٥
- ١٩١) شرح مختصر سعد الدين سعودي بن عبد الله التفتازاني
- ١٩٢) *طبع* جمیع الزوار تأمد المؤذن العیشی (داجل)
- ١٩٣) *طبع* موسى القطان المقر الدين العیشی
- ١٩٤) *طبع* شرح مرواقفت سید شریعت علی بن محمد الجرجاني
- ١٩٥) *طبع* الاصحاب فی تکیی الصحاہر لابن حجر، جلد محمد استیعاب
- ١٩٦) *طبع* کتاب المذین لابن حجر
- ١٩٧) *طبع* تہذیب التہذیب لابن حجر، جلد ۱۲
- ١٩٨) *طبع* سان المیزان لابن حجر، ۴ جلد
- ١٩٩) *طبع* عمدة القاری شرح بخاری
- ٢٠٠) *طبع* تفتح القدير شرح بخاری شیخ کمال الدين محمد بن عبد الواسد المعروف لابن همام
- ٢٠١) *طبع* انسان الحیون فی سیرة الامین المأمور المعروف {  
بالسیرۃ الجلیلیة لعلی بن بریان الدین الجلیل الشافعی }
- ٢٠٢) *طبع* فتح المغیث للخواوی
- ٢٠٣) *طبع* المسامة فی شرح المساترة کمال الدين محمد بن محمد المعروف بابن شریعت المعدسی
- ٢٠٤) *طبع* وقار الوفاء للسموری
- ٢٠٥) *طبع* ذیل اللالی المصنوع للبیوطی
- ٢٠٦) *طبع* تطہیر الجنان والحسان لابن حجر العسکری
- ٢٠٧) *طبع* کنز العمال - ۸ جلد، طبع اول
- ٢٠٨) *طبع* نسیم الریاض فی شرح ختم المعاشر عیاض احمد شہاب الدین النقاشی المصري - محدث

## ہماری اطبو عات

- اسلام میں علمی کی حقیقت : مستشرقین کے اختراءات کا مدلل جواب
- اسلام کا قانون شہادت : مولانا سید محمد تین باشی کے علم سے ایک اہم تفاصیل دستاویز۔
- سیرت نبیوی قرآنی : مولانا عبدالمadjد دریا آبادی کے گھر برائیم سے قرآن ہریز کی روشنی میں سیرت رسول کی جملیات۔
- سلطانِ محمد : سیرت رسول پر موجود علامہ احمد بدرے کی رقی متألات کا حسین گذشت۔
- حدیث الشفیعین : تحقیق عصر مولانا محمد نافع کے علم سے جیتی حدیث اور احادیث کے خود ساخت لغزوہ کا لے لائے لاگ جائزہ۔
- قرآن سے ایک انترویو : قرآنی موضعات پر حواریکی شاہکار کتاب۔
- حضرت ابوسفیانؓ : تحقیق عصر مولانا محمد نافع کے علم سے
- حضرت اولیس قریؓ : سید القمیین کی زندگی کے شب و روز۔
- آخری سورتوں کی تفسیر : نماز میں پڑھی جانے والی تحقیق سورتوں کی ضروری تفسیر معملاً خاص۔
- تفسیر سورہ لیل : قلب قرآن، ایں کی تشریحات مولانا سید محمد تین باشی کے نام سے
- اصول و راثت و ترکم : و راثت و ترک کے ایم موفرع پر سل ترین کتاب
- اصطلاحات حضوریا : صوفیہ اصطلاحات کا انسان بکل پڑیا
- عجائباتِ فرنگ : اردو کا پہلا نہایت دلچسپ اور سرگلگ مuronazarِ لندن، پیرس، مصر پہنچا اور بندوستان کی تہذیبیتی معاشرت کا بہترین نظارہ
- شیخست کیا ہے ؟ : قرآن دشمن اور شیخی انگریز روشنی میں مولانا محمد ناظمی
- سالی شیخ الجاشع اسلامی پریورسی سیاہ دیپور کے قمر سے جماعتِ فرض کے متعلق عجیب و غریب اور سرگلگ تہذیب علمی صفت کا نیکیم شاہکار۔
- علامانِ رسولؐ : عبداللہ فرشتی - شیخ رحمات صلی اللہ علیہ وسلم کے ان پڑاؤں کا بھیسا افرور نذکر و جنوں نے نامرس سرگلگ پر سب کچھ قربان کر دیا۔ جنبات کی دنیا میں بچل مجاہدینے والے حالات و اتفاقات۔

**مکھم بھرے** دنیشی سرگلگ متصل چک اردو باران لاہور